# KULTÚRA

ROČNÍK XIV. – č. 21

#### DVOJTÝŽDENNÍK ZÁVISLÝ OD ETIKY

**7. DECEMBRA 2011** 

Vydáva Factum bonum, s. r. o. • Šéfredaktor Teodor Križka • Redakcia: Sološnická 41, 841 04 Bratislava, Mobil: 0903 846 313 • e-mail: redakcia@kultura-fb.sk • Cena 1,20€



Giotto: Svätý František z Assisi vyháňa démonov z Arezza

ozorujem podobnosti, ktoré prekvapujú. Ale nemali by. Ide o líniu, ktorá sa vinie dejinami od Adama. Prechádza hranicami zmien v rozličnej podobe. Kráča ako postava na Dürerovej rytine Rytier a smrť.

Minulý režim, založený na marxizme a leninizme, tvrdil, že obroda spoločnosti a človeka je možná iba bez Boha a najmä bez kresťanstva.

Aj dnes existujú sily presvedčené, že obroda spoločnosti a človeka má byť bez Boha a kresťanstva. V preambule európskej ústavy niet zmienky o kresťanstve a jeho zjavení Boha v Dobrej zvesti. Zrejme majú lepšiu zvesť. Tá sa však v mnohom náramne podobná na to, čo tu už raz bolo - za totality. Chápanie pokroku sa stavia proti kresťanstvu.

Pokrok, to je aj uvedomovanie si seba samého. Sebauvedomovanie rozvíja osobnosť. Ale európsky koncept sebauvedomovania sa znamená, že ide o sebauvedomovanie mimo Bo-

## Podobnosti

žieho vplyvu. V kresťanskom humanizme významný filozof personalizmu tomistického typu Maritain dokazuje, že človek sa môže uvedomovať aj bez toho, aby tápal - cez milosť Božiu. Prostredníctvom rozvíjaného náboženského ži-

#### Stanislav Hvozdík

vota. Pomocou milosti Božej človek nachádza samého seba - bez toho, aby sa hľadal.

Ďalšiu podobnosť s totalitnou minulosťou vidím v absencii kritérií vývoja, ktoré by zohľadňovali osobu človeka. Aj vtedy, za marx.-leninskej ideológie, aj dnes sa pozícia človeka chápe optikou evolucionalizmu, azda aj fylogenézy, nekomplexne. Jednoducho vyvíja sa to bez nás, samo od seba. Sme

súčasťou širokého prúdu, ktorý nevníma našu osobitosť. Netrápte sa tým, akoby nám našepkávalo zlo vtedajšej a dnešnej doby. Vývoj to vyrieši za vás.

Áno, bez nás o nás, a zle.

Kritériá vývoja sú iba materialistické. Do vývinu však treba intervenovať. A tí, ktorí sú na to povolaní, tí, ktorí majú čeliť chybnej predstave o vývoji, európski kresťanskí demokrati, sa vezú s prúdom. Dá sa hovoriť o historickom zlyhaní kresťanskej demokracie v Európe.

Pozorujem aj ďalšiu podobnosť minulého režimu z dnešnými politicko-spoločenskými pomermi.

(Pokračovanie na 2. strane)

som si listoval v najnovšej knižke veršov Evy Fordinálovej, poletovalo mi v mysli množstvo asociácií, myšlienok, potreba aspoň naznačiť to, o čom sa nehovorí alebo hovorí len málo, nesmelo, akoby na okraji kultúrneho diania. Aj kresťania akoby v posledných dvoch desaťročiach prestávali cítiť koordináty dobrého a zlého v estetickom priemete. Za kresťanské sa už ozaj považuje všeličo, a to nielen v architektúre, výtvarnom umení,

# Hlbokosť duše

TEODOR KRIŽKA

divadle, ale aj v poézii a próze. Ba kresťanské sa už pomaly v súvislosti s umením radšej ani nepoužíva. Nahrádza ho pomerne hmlisté slovo d u c h o v n é . Tak sa pod tento pojem duchovna pohodlne ukrýva napr. náboženský synkretizmus, onen čertík relativizácie zjavených právd, nehovoriac už o religióznej skepse, ktorú tiež niektorí výmyselníci radia k stupňom duchovného hľadania, alebo dokonca zápas proti kresťanstvu.

Ak to v úsilí o názornosť trochu preženiem, aj diabol je predsa duchovný. Veď je to padlý anjel, dokonca s nádherným menom Lucifer, Svetlonos.

A práve v tom spočíva koreň problému. Ako kedysi konvertita Paul Claudel vrátil baudelairovským básnickým objavom vo svojej geniálnej tvorbe sakrálny charakter, tak podobne aj iní autori, vrátane našich slovenských, sa vedeli vyrovnávať s formálnymi novotami tak, že ich neabsorbovali na úkor, ale ako naplnenie žalmistovho pozvania "chváliť Boha na citare". Ešte v generácii Katolíckej moderny, ktorá sa dobe prispôsobila viac formálnymi postupmi, zovňajškom ako obsahmi, badať jasne rozlíšiteľnú hranicu medzi kresťanským a nekresťanským, medzi religióznym a antireligióznym. Ba aj časť povojnovej generácie básnikov, ktorá ešte stihla debutovať v takých skvelých duchovných časopisoch ako Nová práca a Plameň, vedela dokonca ešte aj v čase komunistickej totality prevliecť to kresťanské literatúrou ako ťavu uchom ihly.

No odrazu, paradoxne po páde boľševickej diktatúry, akoby sme zabúdali na azimut, ktorý je daný evanjeliom.

Neraz počuť otázku, čo už nakoniec môže byť kresťanské v umení, ktoré je univerzálne.

(Pokračovanie na 9. strane)



Nadarmo budete stavať kostoly, dávať duchovné cvičenia, zakladať školy, všetka vaša práca a vaše úsilie vyjdú navnivoč, ak nebudete schopní vládnuť zbraňou spôsobilou na útok aj na obranu - vernou a rýdzou katolíckou tlačou... Priniesol by som akúkoľvek obeť, svoj prsteň, pektorál i reverendu by som vložil do zálohy, len aby som mohol podporiť katolícky časopis. SV. PIUS X.

## Podobnosti

(Pokračovanie z 1. strany)

Mocenské centrá totality sa nezaujímali skutočne o to, akú kvalitu či model života zakladajú ich regionálne rozhodnutia v lokálnych oblastiach života. Teda tam, kde prax kontroluje teórie. Ignorovali sa ekonomické zákonitosti, podriaďovali sa ideológii.

Aj dnes mocenské centrá nezaujímajú dôsledky ich rozhodnutí v regiónoch, aké modely života zakladá nekomplexné uchopenie ekonomiky. Že sa ignorujú jej zákonitosti. Ale s týmto ignorovaním ruka v ruke idú aj zákonitosti mravných náhľadov. Dôsledok je krach celých štátov. Kríza, uprostred ktorej sme.

Štát je oblek národa. Teda zrejme prekážajú národy - nositelia personálneho obsahu, ktorý súvisí s osobnosťou a osobou! A osoba je kresťanský

Poukázal na to aj Ján Pavol II. roku 1995 v OSN, kde navrhoval chartu práv národov. A varoval pred vývojom k antinárodu!

Minulý režim za hnací motor dejín uznal triedny boj. Teda nenávisť. Aj dnes za hnací motor dejín je považovaná konkurencia. Všemocná ruka trhu. Odmieta sa osobnosť s jej kapacitami pre psychoreguláciu. Zanedbáva sa školstvo a kultúra. Pozícia ľudského subjektu je pozbavená možnosti byť osobnosťou, ako to bolo za minulého režimu a je podriadená vonkajším, materiálnym vplyvom, ako to bolo za marx.-leninskej teórie a praxe. Edukácia, výchova sa degraduje na rozvoj kompetencií, ktoré majú človeka sfunkčniť pre civilizačnú štruktúru, a tá je rozhodujúca. Nie osobnosť a jej kompetentosť byť podmetom, nielen predmetom marketingu, plánovania ľudských potrieb sociálnym inžinierstvom, doknca bez dialógu s tými, ktorých sa to týka.

Ak sa za minulého režimu podarilo niečo dosiahnuť, tak nie vďaka ideológii, ale vďaka odvahe ľudí oklamať ideológiu a riadiť sa zdravým rozumom danej chvíle. Aj v tom je podobnosť s dneškom.

Ďalšia podobnosť je podobnosť, ktorá by sa dala metaforicky nazvať "gladiátor v aréne". Tak ako za bývalého režimu komunistická strana ostala v aréne pred cisárom tohto sveta, sama, ako víťaziaci gladiátor, a ostatné politické strany boli pobité, tak aj dnes sa politické strany podporujú k zápasu gladiátorov. Iba jedna môže ostať.

Tak ako za marx.-leninizmu bolo veľmi ťažké uplatniť princíp "cisárovi, čo je cisárovo, Bohu - čo je Božie", pretože cisár všetko považoval za svoje, ani dnes tomu nie je inak. Veľké finančné skupiny budujú arény zábavy, arény politických zápasov, arény pre gladiátorov - politické strany. A mnohí sa dajú najať, mnohí sa dajú pre zápasy v týchto arénach kúpiť.

Tak ako minulý režim marx.-leninizmu považoval národ a rodinu za dočasné kategórie na ceste k jednotnému ľudstvu, celosvetovému národu a razil internacionalizmus, tak aj dnes sú tu sily, pre ktoré rodina a národ nie sú dôležité. Dôsledok je rovnaký - človeka a spoločnosť atomizujú, rozkladajú na disociovamé procesy, ktoré nie sú už schopné intergácie. Integrálne vedomie, ktoré má kapacity nielen pre technologické vhľady, ale aj mravné vhľady, sa rozbíja na parciálne vedomie, ktoré nie je schopné plného uvedomenia mravných dôsledkov, teda neuvedomuje si seba samého. A hlavne nie je už schopné transcendencie a na hodnotách založeného zmyslu života

Nakoniec marx.-leninizmus tvrdil. že činnosť má iba materiálnu povahu. Akoby činnosť človeka stvorila človeka. Také bolo materialistické chápanie ľudskej činnosti. Aj dnes pozorujeme, že sa činnosť spája iba s vonkajším svetom - pre chudobných v sebazničujúcej práci a pre bohatých vo všemožných svetských radovánkach. Programovo sa ignoruje vzťah činnosti k bytiu, ako na to poukázal filozof personalizmu M. Blondel v analýze konania už začiatkom XX. storočia. Zábavou, hrou, zničujúcou prácou sa má prekričať skúsenosť každého človeka, že produkty jeho činnosti nie sú ciel'om, iba prostriedkom a že plne ho nemôžu uspokojiť, pretože konanie transcenduje ponad produkty k vyššiemu chápaniu bytia a najvyššiemu bytiu - Bohu.

A práve Boh je zrejme tou najväčšou prekážkou.

Blondel upozorňoval, že ignorovanie tejto skúsenosti vrhne človeka do horúčkovitej činnosti za tento svet, ale aj k pesimizmu, cynizmu, nihilizmu, keďže naplnenie bytia sa takto dosiahnuť nedá. Napriek všetkému nastúpi pocit prázdnoty. A tí, ktorí sa vydajú na túto cestu, namiesto korekcie začnú ničiť raj na zemi, ktorý sklamal.

Čo iné sú tie absurdné vraždy ľudí v školách a na uliciach? To je masívny symptóm, že falšovanie vedomia ľudí dosiahlo kritický bod. Neplatí to, čo povedal ktorýsi minister, že sa s tým nedá robiť veľa. Dá sa. Nefalšovať ľudské vedomie. Nakoniec nepriamo na to poukazuje aj Fukuyama, keď uvažuje o konci histórie. Uvádza, že poslední ľudia, ktorí dosiahli vývojové optimum, nebudú spokojní. Zdá sa mu, že ide o defekt v ľudskej povahe, pretože budú búrať, čo dosiahli. Píše, že na konci histórie l'udia budú nespokojní s mierom a prosperitou. Budú proti nej bojovať. Treba dodať, že je to dôsledok konania, ktoré sa vzdialilo od svojho poslania a prestáva budovať normu vývoja, ktorá poznáva najvyššie bytie, Boha.

Stanislav Hvozdík

#### **UPOZORNENIE**

Prosíme čitateľov, aby Kultúru č. 1/2012 očakávali v stánkoch až s dátumom 11. január 2012

reto je potrebné dôkladne sa starať, aby slovo Kristovo v nás bohato prebývalo (por. Kol 3,16). My sa nechystáme (len) na jeden druh vojny. Táto vojna je rozmanitá a vedú ju rozliční nepriatelia. Nie

všetci disponujú jednou a tou istou zbraňou a snažia sa nás napadnúť nie rovnakým spôsobom. Preto kto má v úmysle viesť vojnu so všetkými, ten musí poznať všetky ich spôsoby, byť strelcom, pešiakom i

jazdcom, bojujúcim na mori i pod hradbami. Komu je aká úloha vo vojnových zrážkach pridelená, tak aj odráža útočiacich nepriateľov. Ak ten, kto chce zvíťaziť, nebude zbehlý vo všetkých oblastiach tohto umenia, potom diabol aj cez jednu časť, ak ostane zanedbaná, dokáže preniesť svojich lupičov a uchvátiť ovce. Ale nebude taký smelý, keď zbadá pastiera vystupovať s plnou znalosťou a dobre si počínať vo všetkých jeho úkladoch a tak je potrebné ohradiť sa vo všetkých častiach. Kým je mesto ohradené zo všetkých strán, do tej doby sa nachádza v dokonalej bezstarostnosti, smeje sa tým, čo ho chcú obsadiť. No keď niekto naruší jeho hradbu, hoci čo i len v rozmere brány, už nemá osoh z obkolesenej hradby, hoci

by jej ostatné časti ostali pevné. Tak aj Božie mesto, keď je z každej strany obkolesené namiesto hradby prezieravosťou a rozvážnosťou pastiera, všetky útoky napriateľov obracia na ich hanbu a posmech a žijúci

> v meste ostanú nedotknutí.

Ak sa však

niekomu podarí narušiť nejakú jeho časť, hoci aj všetko nenaruší,

od tej časti, dá sa povedať, nakazí sa i všetko ostatné. Aký je užitok z toho, že bude dobre zápasiť s pohanmi, ale vyplienia ho Židia? Alebo bude odolávať tým aj druhým, a uchvátia ho manichejci? Alebo po víťazstve nad tými, tí, čo šíria učenie o osude, začnú zabíjať ovce nachádzajúce sa vnútri? Ale načo tu vypočítavať všetky diabolské herézy? Ak pastier nedokáže dobre odrážať všetky tieto bludy, potom vlk môže aj prostredníctvom jedného pohltiť množstvo oviec.

> Prevzaté z knihy Sv. Ján Zlatoústy: O kňazstve. Petra, Prešov 2000 Preložil Marek Durlak

# Sv. Ján Zlatoústy o kňazstve

SYNKU! TY BY SI SUHLASIL SO SUSOSÍM MARIE TEREZIE ? A AKO SI TO PREDSTAVUJES! ABY TAM BOLA PANNA MARIA MATKA TEREZIA Kresba: Andrej Mišanek

## Tí, čo nenávidia Krista, nemilujú svoju vlasť...

Nebo a zem sa pominú, ale je jedno slovo, ktoré sa nikdy nepominie: je to slovo Ducha Svätého, ktorý povedal, že Boh bude panovať v pravom zmysle toho slova, a že bude panovať aj napriek pyšnému hulákaniu národov: Quoniam regnavit Deus irascantur populi. Bude kral'ovat'! A ak nekraľuje skrz dobrodenie, neodlúčiteľné od jeho prítomnosti, bude kraľovať skrz pohromy, neodlúčiteľné od jeho neprítomnosti.

Ó, vlasť moja, viac ako stopäť desiat rokov uplynulo odvtedy, čo Meno Božie bolo po prvýkrát vypudené zo štátnej ústavy. Hľa, pýtam sa ťa dnes, aby si mi ukázala ovocie týchto pokusov!

Načúvam - a počujem temné reptanie, ktoré sa dvíha zo všetkých strán. Ó, milovaná vlasť! Ani trochu ťa nesúdim opovážlivo, pretože ťa súdim podľa tvojich vlastných slov: Ex ore tuo te judico. Niet už mravnosti, niet už spravodlivosti; všetko mizne, všetko uvädá, všetko treba obnoviť. Spoločnosť potrebuje všeobecné reformy. Taká je mienka, vychádzajúca zo všetkých, ktorým nie je osud vlasti

ľahostajný. Tu sú teda výsledky, tu je ten dosiahnutý pokrok od čias, keď sme vyhnali Boha.

Hovoríme: Niet už verejnej mravnosti, niet už spravodlivosti, niet už radosti... Tieto výsledky vás udivujú. Ľahko sme ich mohli predvídať. Či nenapísal už pohanský mudrc, že ľahšie by sa postavilo mesto vo vzduchu než spoločnosť bez Boha? Čo neriekol rímsky rečník, že s úctou k božstvu zároveň mizne poctivosť, verejná bezpečnosť a najznamenitejšia z cností - spravodlivosť? Či neoznámil dôraznejšou rečou Duch Svätý, že všade, kde panujú bezbožníci, ľudia nemôžu očakávať nič než skazu? Regnantibus impiis ruinae hominum. A ešte čujme: Nedozierna prázdnota a nuda sa rozmohla v spoločnosti. Ľahko je mi to uveriť, veď miesto, ktoré patrí Bohu, je prázdne.

Zisťujete, že všeobecná reforma je nevyhnutná. Áno, skutočne, súhlasím s vami; je treba reformovať túto spoločnosť, ktorá neverí v Boha, alebo si tak aspoň počína, akoby neverila. A prvým článkom reformného programu, by mal byť prvý článok Vyznania viery: Verím v Boha. Credo in Deum. Naučte opäť, znovu naučte toto pokolenie vravieť Verím v Boha, naučte ho žiť podľa tejto viery. Začnime už konečne vyučovať kresťanské náboženstvo namiesto planého rečnenia o kresťanstve. Nestačí vymyslieť nový trisagon a donekonečna omielať trikrát nič. Poukazujete stále na zlo, ale neužívate liek. Hovoríte o kresťanstve, ale o kresťanské skutky nedbáte. Viera bez skutkov je mřtva. O živú vieru prosme. A tvárnosť spoločnosti bude

Kým neožije katolícka ústava, Boh nenechá trvalým žiadne zriadenie; ani to, ktoré by budilo zdanie ľudského práva alebo práva Božieho. Ježiš Kristus je stále medzi nami prvým majestátom. A tak nie je viac priateľom svojej vlasti ten, čo nie je kresťanom; je nepriateľom. Podľa slov svätého Ambrózia: Sed ipsi se amore patriae qui Christo invidet, abdicarunt. Tí, čo nenávidia Krista, nemilujú svoju vlasť.

LOUIS-EDOUARD PIE, biskup z Poitiers Z francúzštiny preložil E.F Prevzaté z www.dielnasj.blogspot.com je Islandská revolúcia a prečo o nej nič nepočuť v médiách?

Skutočnosť rozpovedaná v talianskom rozhlase o nekončiacej revolúcii na Islande sa ukazuje ako jasný príklad, ako málo naše masovokomunikačné prostriedky informujú o dianí vo svete.

Roku 2008, na začiatku finančnej krízy, Island v doslovnom zmysle zbankrotoval.

Príčiny boli spomenuté len letmo a od tej doby tento malý člen EÚ akoby sa bol stratil z radarov. A zachyby finančných monopolov, že celý štát musí byť zaťažený daňou, aby vyrovnal súkromné dlhy, zmenilo vzťahy medzi občanmi a ich politickými inštitúciami. V konečnom dôsledku došlo k tomu, že lídri Islandu sa postavili na stranu svojich voličov, čím zradili doterajších chlebodarcov. Hlava štátu, Olafur Ragnar Grimsson odmietol podpísať zákon, ktorý by urobil občanov Islandu zodpovedných za dlhy, ktoré vyprodukovali islandskí bankári a súhlasil s vypísaním referenda.

### Skutočnosti, ktoré všetci "zamlčali"

tiaľ jedna za druhou sa európske krajiny ocitajú pod hrozbou bankrotu, čo ohrozuje existenciu eura. To opäť len vyvoláva ďalšie následky pre svet. Nakoniec, ktorá moc majetných a silných by si želala, aby sa Island stal pozitívnym príkladom pre druhých? -A prečo?

Päť rokov čistého neoliberálneho režimu urobilo z Islandu (320 000 obyvateľov bez armády) jeden z najbohatších štátov sveta. Roku 2003 všetky ich banky boli privatizované a s cieľom pritiahnuť zahraničných investorov navrhovali priame platby a minimálne náklady. Toto dovolilo ponúknuť relatívne vysoké ukazovatele zisku. Tieto výhody pritiahli množstvo malých anglických a holandských investorov. No s množstvom rastu investícií rástla aj vonkajšia zadĺženosť bánk. Roku 2003 dlh Islandu predstavoval 200% HDP a roku 2007 už 900%. Svetová finančná kríza roku 2008 im zasadila smrteľný úder. Tri hlavné islandské banky: Landbanky, Kapthink a Glitner sa prevrátili hore bruchom a boli znárodnené. Mena stratila 85% hodnoty vo vzťahu k euru. Ku koncu roka Island ohlásil bankrot, ktorý už bol nevyhnutný.

Napriek tomu, že sa to dalo očakávať, v procese priameho uplatňovania demokracie kríza priviedla Islanďanov, aby uvažovali, ako navrátiť suverénne práva, čo v konečnom dôsledku viedlo k tvorbe novej ústavy.

To všetko sa udialo a dosiahlo v bolestiach. Čo tomu predchádzalo? Premiér sociálnodemokratickej koaličnej vlády Gair Chorde viedol rozhovory o poskytnutí 2,1 miliárd dolárov, k čomu severské štáty pridali ešte 2,5 miliárd. No medzinárodné finančné spoločenstvo tlačilo na Island, aby uskutočnil radikálne hospodárske zmeny.

MMF aj EÚ chceli zobrať na seba tento dlh tvrdiac, že pre krajinu je to jedinečná cesta vyrovnať sa s Britániou a Holandskom.

Protesty obyvateľstva a neporiadky pokračovali. Nakoniec prinútili vládu, aby odstúpila. Voľby boli vypísané na apríl 2009. Ich výsledkom bolo, že vládu prebrala ľavicová koalícia. Tá obvinila neoliberálny ekonomický systém, no odrazu odmietla zaplatiť dlh 3,5 miliárd eur. To by znamenalo, že by každý obyvateľ Islandu platil 100 eur mesačne v priebehu pätnástich rokov, aby sa splatili dlhy, ktoré vytvorili súkromné osoby vo vzťahu k druhým súkromným osobám. A toto bola povestná slamka, ktorá prelomila ťave chrbát.

To, čo sa stalo potom, je zvláštnosť. Už len myšlienka spejúca k názoru, že občania sú povinní platiť za Samozrejme, medzinárodné spoločenstvo enormne zvýšilo tlak na Island. Británia a Holandsko sa vyhrážali surovými represáliami, ktoré povedú k izolácii štátu. Keď sa Islanďania zberali hlasovať, MMF pohrozil vylúčením štátu z akejkoľvek pomoci. Anglická vláda hrozila, že zmrazí vklady a peňažné toky. Islandu, ako hovorí Grimsson: "Povedali, že ak neprijmeme podmienky MMF, staneme sa Kubou severu. No keby sme ich boli prijali, stali by sme sa Haiti severu."

V marcovom referende 2010 93% občanov hlasovalo proti vyplateniu dlhov. MMF rýchle zmrazil kredity. Ale revolúciu (o ktorej prakticky nepísali) nebolo možné zastrašiť a zničiť. Pri podpore rozhnevaných občanov vláda iniciovala občianske a trestné stíhanie a preverovanie osôb zodpovedných za finančnú krízu. Interpol vydal medzinárodný zatykač na vzatie do väzby bývalého prezidenta banky Kaupthing Sigurdira Einarsona a ďalšie banky podieľajúce sa na krachu ušli z Islandu.

Ale Islanďania sa nezastavili na dosiahnutom stave: Rozhodli sa prijať novú ústavu, ktorá by vyslobodila ich štát z moci medzinárodných finančníkov a virtuálnych peňazí.

Aby mohli napísať novú ústavu, ľud Islandu vybral 25 občanov z 522 dospelých nestraníkov, ktorých poverili ako minimum občianskych zástupcov. Ústava sa stala dokumentom, ktorý bol dielom rúk nie hŕstky politikov, ale zákonom tvoreným cez internet. Ustanovujúce zasadnutia sa vykonávali online a občania mohli písať svoje komentáre a vznášať návrhy. Vlastnými očami pozorovali, ako ich ústava postupne nadobúda formu. Ústava, ktorá sav konečnej podobe rodila v rámci celonárodnej diskusie, bude predstavená parlamentu na schválenie po ďalších voľbách.

A čo dnes robia finančné kruhy? Dnes už rozhodnutia, ktoré dávali Islandu, ponúkajú druhým národom. Grékom hovoria, že privatizácia ich štátneho sektora sa ukazuje ako jedinečné riešenie. To isté ponúkajú aj Talianom, Španielom a Portugalcom. Ale čo ďalej?

Nech sa pozrú na Island. Na ich odkaz z podriadenia sa zahraničným záujmom. Keď malá krajina nahlas a priamo vyhlási, že jej národ sa cíti a je suverénnym, nikto mu to právo nemôže zobrať.

To preto o Islande nie je ani zmienka v žiadnych médiách!

S úctou k pamiatke zosnulého historika Dr. Ladislava Deáka z ruského internetu MOLOT 2012/revolucia preložil JOZEF MIŽÁK



Dňa 19. 11. 2011 sa v rámci programu Korene nespretíhaš uskutočnilo slávnostné otvorenie staničného domčeka v Staškove na Kysuciach. Narodil sa v ňom herec Jozef Kroner. Pri tejto príležitosti za prítomnosti ministra kultúry Daniela Krajcera, Pavla Holeštiaka, predstaviteľa Žilinského samosprávneho kraja, starostu obce Staškov a príbuzných Jozefa Kronera - sestry Zuzany Vaňousovej (na fotografiách uprostred) a dcéry Zuzany Kronerovej predniesol báseň Teodora Križku herec Ján Kroner. Odznelo viacero slávnostných príhovorov. Naostatok si zástupy prítomných prezreli renovovanú staničku. Po výstave fotografií Jaroslava Veličku nasledovalo divadelné predstavenie a udelenie Ceny Jozefa Kronera, ktorú predseda nadácie hercovho mena Jozef Leikert udelil Zuzane Kronerovej.

## Stanička

Na otvorenie pamätného domu Kronerovcov v Staškove 19. 11. 2011

Len ako uronený prstienok, keď čerí kruhy na hladine studne, tak chodia ku nám z dávnych spomienok dni detstva, tie dni účtovné a súdne.

Zapíska vlak a v stráni stanička ustrnie chvíľu, a tú chvíľu štiepa mráz. Možno bolesť. Vlak však nevyčká, kým zotrieš slzu... - koľaj nie je slepá.

Mihnú sa vozne. Iné kolesá pribijú inú chvíľu o podvaly. Ani len toľko nedozvieme sa, či si z tých chvíľ aj dačo zachovali.

Ale tu všade, všade navôkol s pesničkou v ústach detstvo ďalej behá, aj keď už iba vrabčí spevokol opakuje, čo spievala si neha.

Ešte vždy si tu rodná krajina naslepo pradie nite v kolovrátku, chudobná, prostá, ale jediná, krajina-domov, čo má otca, matku.

Poklady vôkol. Pod i nad nami. A stanička si pamätá to chvenie, to poznávanie malín bozkami. Dnes sa už po ne zohýnajú tiene.

Stanička v stráni. Ako osudie krúti sa Zem a po jednom nás stráca. Všetko však trvá, aj keď nebude, lebo tu všade rodila sa krása.







ostmoderný svet nám každodenne servíruje rozličné "celebrity" ako vzory pre nasledovanie alebo prinajmenšom ako zdroj závisti, keďže pre väčšinu ľudí je ich hýrivý život v prepychu nedosiahnuteľný. Čítanosť bulvárnej tlače a sledovanosť demoralizujúcich televíznych "komerčných" staníc či návštevnosť podobne orientovaných internetových stránok svedčí o tom, že z týchto "vzorov" si berú inšpiráciu aj mnohí kresťania. Žiaľ, akosi zabúdame na úžasné vzory skutočne ľudského života, ktoré nám ponúkajú svätci nedávnych dôb. Jedným z nich je aj postava sv. Maximiliána M. Kolbeho, mučeníka lásky k blížnemu z nacistického koncentračného tábora. 14.augusta 2011 uplynulo 70 rokov od jeho mučeníckej smrti v Osvienčime za svojho spoluväzňa a 17. októbra uplynulo 40 rokov od jeho beatifikácie. Rok 2011 ešte v októbri 2010 vyhlásili jednomyseľne členovia Senátu Poľskej republiky za Rok sv. Maximiliána. V množstve mediálnych útokov na Katolícku cirkev sa sporadicky ozývajú hlasy obviňujúce mučeníka koncentračného tábora Osvienčim sv. Maximiliána M. Kolbeho z antisemitizmu. Čitateľom Kultúry by som chcel na jej stránkach ponúknuť pohľad na málo známu dimenziu života tohto svätca - na pomoc židovským utečencom, ktorá sa v nemalej miere podpísala pod jeho uväznenie nacistickými okupantmi. Článok vznikol na základe skúmania dobových dokumentov z viacerých poľských archívov a svedectiev pamätníkov. Týmito skromnými riadkami chcem vzdať hold tomuto veľkému svätcovi a hodnovernému svedkovi Kristovej lásky v časoch poznačených veľkou nenávisťou, ktorého posolstvo je dnes azda aktuálnejšie ako pred 70 rokmi.

#### Obvinenia z antisemitizmu

Osobnosť sv. Maximiliána Márie Kolbeho bola v Poľsku tak silnou morálnou autoritou a jeho hrdinská mučenícka smrť za Franciszka Gajowniczka mala tak silnú odozvu v celom poľskom národe, že jeho morálny profil si nedovolili spochybniť ani predstavitelia komunistického Poľska. Tí ho dokonca 22. marca 1973 za jeho hrdinskú smrť pod tlakom verejnej mienky posmrtne vyznamenali najvyšším poľských štátnych vyznamenaním - zlatým krížom rádu Virtuti Militari. Týmto ho nechtiac, napriek jeho všeobecne známym odmietavým postojom ku komunistickej ideológii, zaradili medzi vyznamenaných vojenských predstaviteľov a symboly obdobia budovania socialistickei armády, akými boli slávni generáli Žukov, Konev či Svoboda. Týmto trom, na rozdiel od sv. Maximiliána, bol súdruhmi z vedenia Pol'skej l'udovej republiky udelený "len" strieborný kríž tohto rádu.

Napriek veľkosti diela tejto významnej osobnosti Cirkvi 20. storočia, jeho obrovskej autorite, veľkému prínosu pre poľskú spoločnosť i spoločnosť celej Európy v 20. storočí a napriek jeho hrdinskej smrti, sa v poslednej dobe začínajú množiť hlasy, ktoré chcú spochybniť jeho morálnu bezúhonnosť. Sme toho koniec koncov svedkami aj v prípade iných svätých napríklad bl. Jána Pavla II. či sv. Pátra Pia. Najčastejším argumentom istej skupiny historikov je tvrdenie, že vraj sv. Maximilián bol vo svojich vyjadreniach a postojoch antisemitom.

Ako príklad mnohých pseudohistorických záverov uvediem vyjadrenie historičky z varšavského Židovského historického ústavu Dr. Aliny Całej. Dr. Cała vo svojom vyjadrení pre poľský mienkotvorný denník Rzeczpospolita dňa 25. mája 2009 povedala, že "aj Maximilián Kolbe hlásal antisemitizmus"... Okrem iného v článku nepriamo potvrdzuje tézu skonštruovanú nemeckým týždenníkom "Der Spiegel", že za tzv. holokaust nie sú zodpovední výlučne Nemci, resp. hitlerovské Nemecko, ale aj Poliaci. Za antisemitizmus, ktorý viedol k holokaustu, niesli

podľa A. Całej v Poľsku zodpovednosť dve silné a vplyvné skupiny - tzv. "národný tábor", čiže predstavitelia kultúrnej a intelektuálnej elity vtedajšieho Poľska a Katolícka cirkev. Pani Cała v odpovediach na otázky redaktora dokonca tvrdí, že v istom zmysle nesú zodpovednosť za smrť 3 miliónov Židov všetci Poliaci pre "tolerovanie antisemitizmu". V rozhovore doslova tvrdí: "Poliak, ktorý bol pred vojnou bombardovaný cirkevnou a národnodemokratickou agitáciou, musel byť v rozpakoch, či je záchrana Židov morálna (...)

čiže tlač vydávaná sv. Maximiliánom, varovala pred bezbožným komunizmom. Jeho hlavnými propagátormi boli vplyvní Židia. Dnes je úplne samozrejmé, že komunizmus a boľševizmus odmietame a odsudzujeme, no vtedy to až také samozrejmé nebolo, keďže išlo o veľmi vábivú "historicky neotestovanú" novinku. Mnohí potomkovia poľských komunistických aktivistov židovského pôvodu v predvojnovom období si veľmi dobre pamätajú na odpor svojich otcov a príbuzných k tlači z Niepokalanowa.

krakovského týždenníka "Tygodnik Powszechny" známeho ako list poskytujúci veľa priestoru kresťansko-židovskému dialógu a úsiliu o vzájomné zmierenie, povedal ako pamätník dobovej katolíckej tlače, že "niepokalanowská tlač nebola o nič viac antisemitská ako tlač z iných katolíckych vydavateľstiev či oficiálne vyjadrenia predstaviteľov Čirkvi".

Skúsme sa teda pozrieť bližšie na reálny základ týchto obvinení a hľadať odpovede v dobových historických dokumentoch a výpovediach ľudí, ktorí z vlastnej skúsenosti dosvedčili,

## O málo známom rozmere lásky k blížnemu – pomoci prenasledovaným Židom

#### K 70. výročiu mučeníckej smrti sv. Maximiliána Máriu Kolbeho

Nedá sa vyvraždiť 3 milióny ľudí bez pasivity spoločnosti".

Obvinenia formulované Dr. Całou na adresu sv. Maximiliána však nie sú vôbec nové. Ako prvý obvinil pátra Maximiliána M. Kolbeho z antisemitzimu rakúsky mesačník "Wiener Tagebuch" vo svojom júlovom vydaní v roku 1982 v článku Antisemitský svätec. K článku bola pripojená výsmešná karikatúra, na ktorej bol znázornený rehoľník vo františkánskom habite s krížom a vedľa neho diabol s rohami a vidlami, ktorý ho objímal chvostom. Článok reagoval na správu publikovanú na stránkach viedenského denníka "Die Presse" o blížiacej sa kanonizácii bl. Maximiliána M. Kolbeho, ktorá bola písaná v prísne spravodajskom štýle. Konštatuje sa v ňom, že kanonizácia má uznať veľkosť života tohto svätca vrátane jeho modernej novinárskej práce.

Mesačník "Wiener Tagebuch" sa chytil práve zmienky o tejto novinárskej práci a nielenže spochybnil svätosť pátra Maximiliána, ale ho priamo označil za antisemitu. Napísal, že časopisy vydávané pátrom Maximiliánom "boli moderné iba v tom zmysle, že sa prikláňali na stranu zúrivého rasového antisemitizmu". Mesačník sa pritom odvolával na niektoré citáty z časopisu "Rycerz Niepokalanej" vytrhnuté z kontextu, ktorý založil a dlhé roky redigoval páter Kolbe a denníka "Mały Dziennik", ktorého vydávanie inicioval. Po "Wiener Tagebuch" toto obvinenie začali vo svojich článkoch opakovať niektorí americkí novinári a ako vidno, po takmer troch desaťročiach ich oprášila ako "prevratnú novinku" aj pracovníčka Židovského historického ústavu vo Varšave.

#### Pôvod obvinení

Aby sme mohli správne pochopiť, prečo bol, a aj je sv. Maximilián obviňovaný z antisemitizmu, pokúsme sa zhrnúť si pramene tohto obvinenia:

Sv. Maximilián M. Kolbe ako horlivý ctiteľ Nepoškvrnenej Panny Márie, člen rehole konventuálnych františkánov (minoritov) a veľký nadšenec moderných masovokomunikačných prostriedkov slúžiacich hlásaniu Evanjelia, založil v roku 1927 neďaleko Varšavy kláštorné mestečko Niepokalanów (Mesto Nepoškvrnenej), ktoré sa rýchlo stalo významným vydavateľským centrom katolíckej tlače. A tu nachádzame i prvý zdroj obvinení sv. Maximiliána z antisemitizmu. Bol ním štýl, akým niepokalanowská tlač,

Druhým zdrojom je podoba v Niepokalanowe vydávaného vysokonákladového denníka "Mały Dziennik", na ktorého každodenný obsah však sv. Maximilián nemal vplyv, hoci vznik denníka dostupného pre najširšie masy si veľmi prial. Tieto lacné noviny písali o tom, o čom sa najviac hovorilo. Žial', niektoré nešťastné názvy článkov zostali v pamäti čitateľov navždy, hoci ak by sme úmysel autorov chceli posúdiť naozaj objektívne, museli by sme ho posudzovať v kontexte doby, v ktorej vznikali. Vydávanie "Małeho Dziennika" bolo veľkou túžbou sv. Maximiliána a práve na jeho podnet minoriti pripravovali pre prácu na jeho vydávaní o. Mariana Wójcika. Ten absolvoval filozoficko-teologické štúdia vo Fryburgu a v Louvaine vo Švajčiarsku, pričom navštevoval zároveň novinárske kurzy. Po kňazskej vysviacke sa v roku 1934 vrátil do Poľska, kde sa v Niepokalanowe stal redaktorom "Rycerza Niepokalanej" a "Rycerzyka Niepokalanej". Tu mal pripraviť projekt denníka. Skúšobné číslo "Małeho Dziennika" vyšlo 27. novembra 1934 a Wójcik ho zaslal na ukážku pátrovi Kolbemu, ktorý v tom čase už niekoľko rokov pôsobil na misiách v Japonsku. Sv. Maximilián odpovedal odosielateľovi hneď po tom, ako dostal zásielku s novým denníkom. Vo svojom liste okrem iného píše: "Treba vyžadovať, aby spolupracujúci redaktori skutočne písali v duchu Rytierstva Nepoškvrnenej, t. j. v duchu získania sveta pre Nepoškvrnenú, v duchu spásy a posvätenia duší prostredníctvom Nepoškvrnenej a vystríhali sa zbytočného pranierovania ľudí či strán alebo iných národov...

Keď hovoríme o Židoch, veľmi by som dával pozor na to, aby sme náhodou u čitateľov nevyvolali alebo neprehĺbili nenávisť k nim, keďže mnohí sú voči nim už aj tak dosť nepriateľsky naladení. Vo všeobecnosti by som sa viac snažil o rozvoj poľského obchodu a priemyslu, než pranieroval Židov. Samozrejme, stávajú sa aj prípady zlej vôle z ich strany, keď možno bude potrebné vyjadriť sa jasne, no nikdy nesmieme zabúdať, že našim prvoradým cieľom je vždy obrátenie a posvätenie duší, čiže ich získanie pre Nepoškvrnenú, láska ku všetkým dušiam, aj k dušiam Židov..."

Vyššie uvedený "antisemitizmus" teda nemal nič spoločné s antisemitizmom, ako ho chápeme dnes. Jerzy Turowicz, ktorý bol dlhoročným redaktorom aké boli skutočné postoje a skutočné skutky sv. Maximiliána Márie Kolbeho vo vzťahu k Židom.

ŽIDIA V ŽIVOTE SV. MAXIMILIÁNA

A JEHO TÚŽBA PO ICH OBRÁTENÍ Sv. Maximilián vyrastal a neskôr žil v medzinárodnom prostredí. Detstvo strávil v spoločnosti poľských, nemeckých a židovských rodín, s ktorými boli jeho rodičia v úzkom kontakte a spolupracovali s nimi. Svedok z jeho detstva hovorí, že v Pabianiciach, kde žil spolu s rodičmi, istý židovský obchodník s drevom dovolil iba Kolbeovým chlapcom, aby sa hrali uprostred kôp dreva, ktoré ležali na jeho dvore. To dokazuje, že v nich nevidel žiaden náznak nepriateľstva a ani pohŕdania.

Počas štúdia vo Ľvove, kde strávil takmer 5 rokov svojho života (1908-1912), prichádzal so Židmi do takmer každodenného kontaktu. Počas bezprostrednej prípravy na kňazstvo a univerzitného štúdia filozofie a teológie v Ríme sa po prvý raz stretol s postavou obráteného slobodomurára, Žida Alfonza Ratisbonneho, ktorý sa vďaka zjaveniu Nepoškvrnenej obrátil na katolícku vieru a stal sa kňazom. Tento konvertita ho natoľko fascinoval, že pomoc v obrátení Židov vnímal ako osobitnú úlohu pre sebou založené mariánske hnutie Rytierstvo Nepoškvrnenej. K postave Alfonza Ratisbonneho sa neskôr veľmi často vracal a v jeho plánoch bol dokonca i časopis v duchu ním založeného Rytierstva Nepoškvrnenej vydávaný v jazyku jidiš. To, že sa k tejto myšlienke často vracal, potvrdzuje napríklad i list z roku 1934 jednému z bratov v Niepokalanowe z misií v Japonsku.

Židov vnímal ako svojich bratov, ako svojich blížnych a nebál sa poukázať na potrebu spraviť všetko preto, aby aj oni prijali Krista za svojho Spasiteľa. No nebál sa ani nazývať zlo zlom a dobro dobrom. Ak za nejakou neprávosťou stáli Židia, nebál sa na to poukázať, tak isto, ako to robil aj v prípade, že za tým stáli "nežidia". Toto jasné pomenovávanie problémov možno v dnešnej dobe niektorým historikom, ktorí nie sú ochotní vidieť históriu v súvislostiach, robí veľké problémy.

POMOC SV. MAXIMILIÁNA ŽIDOM V ČASE ICH PRENASLEDOVANIA SV. Maximilián M. Kolbe bol nemeckou okupačnou mocou zatknutý takmer ihneď po okupácii Poľska v septembri 1939. Keď sa po tomto prvom uväznení v decembri toho istého roka spolu so skupinou rehoľných spolubratov vrátil do Niepokalanowa, do kláštora prišla skupina vysídlencov z okolia Poznane - bolo to okolo 3 tisíc Poliakov a 1,5 tisíca Židov. Poliaci odišli hľadať lepšie podmienky pre život pomerne skoro, no Židia žili v Niepokalanowe dlhšie, niektorí aj viac ako rok. Všetci našli u pátra Maximiliána účinnú pomoc v ich ťažkom položení a otcovské srdce, čo dosvedčuje mnoho písomných svedectiev, ako aj svedectvá v americkej židovskej tlači publikované krátko pred kanonizáciou sv. Maximiliána. Podľa písomných svedectiev viacerých rehoľných bratov i samotných utečencov, obyvatelia kláštora v Niepokalanowe na čele so sv. Maximiliánom napriek vlastnej núdzi a nedostatku spravili všetko preto, aby týmto ľuďom pozbaveným domova maximálne uľahčili ich ťažkú situáciu. Napriek tomu, že sami jedli čoraz menej, pre utečencov varili každý deň aspoň teplú polievku, ktorú často nemali ani samotní rehoľníci. Delili sa s nimi o svoje oblečenie, zriekali sa dreva, aby im mohli darovať kúsok tepla. Br. Łukasz Kuźba, ktorý sa staral o skupinu Židov počas ich pobytu v niepokalanowskom kláštore, vo svojom svedectve spomína, ako ho v predvečer odchodu z Niepokalanowa oslovila zástupkyňa Židov pani Zając so slovami: "Zajtra máme opustiť Niepokalanów. Bolo nám tu dobre, lebo obyvatelia kláštora nám preukázali mnoho láskavosti a dobré srdce. Vždy sme cítili, že je s nami ktosi blízky. Boli sme tu, v Niepokalanowe, zahŕňaní dobrotou. A práve za túto dobrotu chceme v mene všetkých Židov pátrovi Maximiliánovi i všetkým rehoľníkom z celého srdca poďakovať. Ale ani najväčšie slová nedokážu vypovedať to, čo by chceli vyjadriť naše srdcia. Preto Vás veľmi prosíme o odslúženie sv. omše ako poďakovanie Pánu Bohu za starostlivosť o nás a starostlivosť o Niepokalanów. Na tento ciel' tu predkladáme náš milodar. Ak nám Boh dovolí prežiť vojnu, odvďačíme sa Niepokalanowu stonásobne. Na dobrotu Niepokalanowa k židovským utečencom z poznańského kraja nikdy nezabudneme. Budeme o nej písať v zahraničnej tlači..." O pomoci sv. Maximiliána Židom

O pomoci sv. Maximiliána Židom v čase ich najväčšieho prenasledovania, resp. o pomoci zo strany jeho spolubratov po jeho mučeníckej smrti je v niepokalanowskom archíve veľmi veľa písomných svedectiev od samotných Židov i rehoľných bratov. Mnohé z nich sa pravdepodobne stali súčasťou jeho kanonizačného spisu, ktorý sa stal aj vďaka tomuto rozmeru činorodej lásky "nepriestrelným" pre advocatus daboli.

Z minimálne dvoch na sebe nezávislých hodnoverných písomných svedectiev súčasníkov sv. Maximiliána, ktoré sa nachádzajú medzi materiálmi Niepokalanowského archívu, sa dozvedáme, že v období od novembra 1940 do októbra 1941 sa v niepokalanowskom kláštore s vedomím a súhlasom sv. Maximiliána Márie Kolbeho ukrýval aj židovský utečenec s menom Simon Wiesenthal spolu so svojou manželkou, pričom niepokalanowský kláštor, ktorého predstaveným bol až do svojej smrti v Osvienčime v auguste 1941 práve sv. Maximilián, mu bezplatne poskytoval stravu a ošatenie.

Niekoľko faktov, ktoré som sa snažil na tomto malom priestore priblížiť, nemôže v plnosti vystihnúť veľkosť diela sv. Maximiliána. Verím však, že týchto niekoľko strohých faktov aspoň sčasti pomôže čitateľom odpovedať na pokusy spochybniť čnosti a autoritu svätcov a urobiť si iný názor, ako ponúkajú tzv. korporátne médiá.

Dariusz Żuk-Olszewski

21/2011 (7. decembra) **KULTURA** 5

#### ŠEPKANIE JABLONÍ

Zaleť až do neba, škovránok maličký. Budem sa od teba učievať básničky.

Keď prameň potečie, k vode sa nakloním počúvať človečie šepkanie jabloní.

#### ZA SIEDMIMI HORAMI

Za siedmimi horami divo srdce bije, za siedmimi dolami v zvone zlatohlasom. Sedem ciest sa stretlo tam v zemi poézie. K nej sme roky rokúce pripútaní lasom.

Sedem hárf tam stále hrá, sedem ruží kvitne a kto kľúče postrácal, ten ich hľadá dosiaľ. S tmavou šatkou na očiach obohrať chcem prítmie a nájsť kraj, kde básnici kosou verše kosia.

#### DETSKÁ REČ

Vo vnútri hrdla píšťalka. Tak v tichu zvonia slová. Ako keď struny zaznejú či drumbľa oceľová. Ako keď kŕdle lastovíc vrátia sa z diaľky juhu, tak dieťa slová navlieka, korálky na niť dlhú.

#### DETSKÉ SRDCE I.

Keď zatvoríš večer očká, rozprávka ťa v snení počká,

v bielych šatách, prostovlasá. Jednoduchá, čistá krása.

Rozprávka má krídla včielky. Nechytí ju nikto veľký.

> Len ku tomu tichá letí, kto má srdce ako deti.

#### *DETSKÉ* SRDCE II.

Kohože vášne nedostihli? Kohože túžba nezmieta? Málokto prejde uchom ihly. Možno by chcel a nesmie tam,

možno sa iba snaží márne. Veľké sny sníva biedny tvor. Daj, nech mám zase srdce tvárne, tak prosté, ako bolo skôr.

#### $PRAME\check{N}$

Bola by som rada, keby som raz zblízka uvidela prameň, čo zo zeme tryská, nebol by to prameň, nebola by rieka rozprávka by svetom tiekla doďaleka.

Nenaháňam šťastie. Samo namňa počká. Do dlaní mi bude stekať po kvapôčkach...



#### ROZPRÁVKA

Viem, klbko láka mačiatko. Rozprávka dieťa zase. Ona je preňho začiatkom, ona ho učí kráse.

Ona mu povie kadiaľ ísť, kadiaľ sa vrátiť spiatky aj čo je láska, nenávisť. Je mliekom z detskej briadky.

#### PRI ROZPRÁVKE

Rozkrojíme jabĺčko pri spoločnom stole, potom sa k nám z rozprávok podľa ľubovôle začnú sypať príbehy. Zmĺknem ako deti. V takej chvíli nepokoj ku mne nedoletí.

Možnože je zakliaty, možno stratil sily, možnože ho po ceste víly očarili, možnože len stratil smer a dodnes sa túla po farebnej krajine, čo kreslil pán Fulla.

#### ZIMA, VEČER, ROZPRÁVKA

Na veľkom stole kopček s perím. V sporáku oheň. Vonku mráz. A deti tíško tisnú pery, čakajú, že sa začne zas

rozprávka - dávne báje staré. Také, že človek tají dych. Cencúle stiekli na konáre. Xylofón tónov zázračných.

Posolstvo, čo je všetkým treba. Rozprávka. Sníček ospalý. Možnože k ľuďom prišla z neba, aby vždy deťmi ostali.

#### PRVÉ SLOVÁ

Derú sa vety z detských úst. Rolnička slabík cinká. Začína sladkú pieseň húsť zazračná hracia skrinka,

verklík, čo robí potechu a spája, spája ľudí. Aj do plaču aj do smiechu tiká mi srdce v hrudi.

#### K JUHU

Prečo letíš, lastovička, prečo letíš k juhu? Nájdeš azda v cudzej zemi farebnejšiu dúhu? Inak tam dážď z neba padá? Či je slnko iné? Alebo je malé tesné hniezdo na príčine?

Odpovedz mi, lastovička, kým sa schytíš k letu, hovor, aj keď nerozumiem ani jednu vetu, veď o chvíľu bude priepasť medzi nami dvoma. Vrátiš sa či nevrátiš sa? Či si inde doma?

Osmutnelo prázdne hniezdo, keď v ňom piesne stíchli. Škoda, že tiež nemám krídla, veď pár krídiel rýchlych len tak by som rozprestrela. A cez cestu dlhú kompas by som v srdci niesla, k juhu, k juhu, k juhu.



Snímka: Evelina Petrenko

budúci rok (článok bol napísaný roku 2006 - pozn. redakcie) pripadá okrúhle výročie udalosti, ktorá neustále púta pozornosť odbornú aj populárnu. V októbri 2007 uplynie 700 rokov od likvidácie rytierskeho rádu templárov. Bol to prvý rytiersky rád, ktorý vznikol počas križiackych výprav vo Svätej zemi. Bol zároveň prvým a zatiaľ jediným, ktorý zlikvidovali jeho vlastní. A na osude rádu templárov sa ako v kvapke vody odzrkadľuje historický fenomén križiackych výprav. Pápež Ján Pavol II. sa ospravedlnil za niektoré javy a udalosti v dejinách spájané s pôsobením Cirkvi, ktoré sa s historickým odstupom javia ako škvrna na jej účinkovaní. Pápežovo ospravedlnenie rozširuje slobodu skúmať minulosť bez ohľadu na rešpektovanie záujmov a sústrediť sa výlučne na rešpektovanie pravdy. Vzostup a pád rádu templárov je trblietavým kamienkom v mozaike fenoménu Európa. Poznanie tohto kamienka prispieva k poznaniu Európy aj dnes.

Ako sme povedali, rád templárov vznikol počas krížových výprav vo Svätej zemi. Členovia rádu bojovali na obranu Svätých miest a kresťanských pútnikov, kým sa držali križiaci v Palestíne. Keď boli v roku 1291 vytlačení, hľadali si templári nové poslanie na európskom kontinente. Za dve storočia svojej existencie sa rád stal mocným a bohatým. Z dichotómie pokora - triumfalizmus možno viac vsadil na triumfalizmus než na pokoru. Stal sa objektom závisti aj obáv. Francúzsky kráľ Filip IV. Pekný v r. 1307 templárov obvinil z kacírstva a dal ich uväzniť. Pápež ich na odporúčanie cirkevného snemu v roku 1312 zrušil. Vel'majster rádu Jacques de Molay bol v roku 1314 v Paríži upálený. Osud templárov vytvoril živnú pôdu pre fámy o pokračovaní templárov; toho sa chopili rôzne proticirkevné skupiny vrátane slobodomurárov. Známe fakty o procesoch, cirkevnom aj kráľovskom, vyvolávajú pochybnosti o ich spravodlivosti. V historickej literatúre sa likvidácia templárov označuje za najväčší justičný zločin stredoveku.

Začiatok rádu siaha do r. 1119 a do Jeruzalema. Sväté mesto bolo už 20 rokov v kresťanských rukách. Križiacky rytier Hugue de Payens zhromaždil neveľkú skupinu rytierov z Burgundska a Champagne, aby doprevádzali a ochraňovali kresťanských pútnikov z Európy na nebezpečných palestínskych cestách. Dobrá povesť rytierov sa rýchlo šírila a latinský kráľ Jeruzalema Balduin II. daroval skupine "chudobných rytierov Krista" časť svojho paláca na Chrámovej hore v Jeruzaleme. Tak prišli rytieri k svojmu menu (chrám - templum). Ich štíty a meče dopĺňali rady križiakov vo všetkých väčších bitkách vo Svätej zemi. Nárokovali si privilégium vytvárať prvé rady v bitkách a posledné pri ústupe. V literatúre sa uvádza, že za necelých dvesto rokov existencie rádu v bojoch celkove padlo asi 20 tisíc templárov.

Ich znak červeného kríža na bielom poli priťahoval nových a nových dobrovoľníkov. Podporovateľom templárov bol sv. Bernard z Clairvaux, ktorý mal účasť na tvorbe ich reguly. Cirkevný snem v Troyes ich v r. 1128 uznal ako nový rytiersky rád. Stali sa vzorom pre všetky ostatné rytierske rády. Bojovali v Španielsku aj Portugalsku, v r. 1241 bojovali v strednej Európe proti Tatárom. Posledný

JÁN ČARNOGURSKÝ

kázanú poľovačku, ktorá bola v tej dobe vášnivou zábavou šľachty. Templárov ospevovali francúzski trubadúri.

Povesť templárov ako bojovníkov aj ako mníchov sa rýchlo šírila. Vďaka nej mohli vcelku bez problémov dopĺňať svoje rady dobrovoľníkmi napriek stratám v bojoch. Spol'ahlivost' pri finančných operáciách urobila z rádu veľmi rýchlo akýchsi náhradných

bankárov. Zlato ukryté v pevnostiach templárov bolo bezpečnejšie chránené než v sejfoch neskorších bánk. Templári vyvinuli prvú podobu bezhotovostných finančných operácií. Keď chcela rodina v Európe poslať svojmu bojujúcemu príbuznému do Svätej zeme peniaze, stačilo ich zložiť templárom v Európe a písomné potvrdenie stačilo, aby templárska pevnosť vo Svätej zemi vyplatila rovnakú

tierov, ktorý taktiež vznikol vo Svätej zemi, sa po vytlačení zo Svätej zeme preniesol najďalej, do Pobaltia. Tam porazil pohanských Prusov a založil si križiacky štát. S rádom bolo neskôr dosť problémov, ale to je už iná kapitola. Osud templárov je ilustráciou, aké je dôležité pre ozbrojenú silu, aby mala za sebou pevnú základňu. Templári sa pokúšali opevniť na Cypre, ale nestihli to.

V r. 1307 pozval pápež Klement V., sídliaci už vo Francúzsku, vel'majstra rádu Jacquesa de Molay k sebe. Veľmajster prišiel v sprievode mnohých rytierov a priniesol so sebou aj rádový zlatý poklad. Neskôr presídlil do sídla rádu v Paríži, netušiac, že sa blíži pohroma. V piatok 13. októbra 1307 ráno kráľovská polícia zatkla veľmajstra a stovky rytierov po celom Francúzsku. Obvinili ich z kacírstva, modloslužobníctva a sodomie. Formálny príkaz na zatknutie dala inkvizícia. Nasledovalo vyše päť rokov väznenia, vyšetrovania, rôznych súdov. Pápež Klement V., ktorý sa medzitým natrvalo usídlil v Avignone, nedokázal vzdorovať francúzskemu kráľovi a krok za krokom väčšmi podliehal jeho tlaku, aby odsúdil templárov. V roku 1310 biskupská synoda v Paríži odsúdila päťdesiatich štyroch spomedzi uväznených rytierov na smrť upálením. Rozsudok okamžite vykonali. Pápež nepodnikol nič v prospech rytierov. V r. 1311 pápež zvolal koncil do Vienne, neďaleko Lyonu, kde sa malo rozhodnúť aj o templároch. Na začiatok rokovania koncilu sa objavili v katedrále siedmi templári v brnení a plnej zbroji a žiadali koncil, aby rád súdili v riadnom procese a aby mali rytieri právo na obhajobu. Pápež nechal rytierov zatknúť a odviesť. Klement V. zrušil rád templárov svojou bulou Vox in excelso v marci 1312. Koncil bulu schválil v apríli toho istého roku. Majetok templárov pápež rozdelil, ale najväčšiu časť si privlastnili kráľovské úrady. Pri cirkevnom

# Templári čakajú na spravodlivosť



ale templári vedeli nahradiť toto ustanovenie vyberaním poplatkov za dopravu či správu peňazí. Patrí k irónii dejín, že aj francúzsky kráľ Filip Pekný, ktorý neskôr templárov zničil, im odovzdal do ochrany svoj štátny poklad. Na druhej strane templárske hrady, pevnosti a kostoly boli známe svojou štedrosťou voči žobrákom a bezdomovcom.

Po vytlačení križiakov zo Svätej zeme sa templári ocitli bez pevnej základne. Ďalšie dva rytierske rády, ktoré vznikli počas križiackych výprav vo Svätej zemi, si vybudovali náhradnú pevnú základňu. Johaniti, dnešní Maltézski rytieri, sa opevnili na ostrove Rhodos v Stredozemnom mori. Keď ostrov v 16. storočí dobyli Turci, johaniti sa preniesli na ostrov Malta, ktorý už proti neskoršiemu útoku Turkov ubránili. Tak získali od Malty svoje súčasné meno Maltézski rytieri. Rád Nemeckých ry-

sumu predkladateľovi potvrde-

nia. Kresťania mali zakázané vy-

berať za finančné operácie úroky,



prístav Akkon (Akra) vo Svätej zemi bránili do posledného muža. Keď už útočníci obsadili veľkú časť mesta, templári držali poslednú baštu pri prístave ako útočisko pre utekajúce ženy a deti a bránu k odplávajúcim lodiam. Pri obrane bašty všetci padli. Vojenskú obranu rozšírili na ďalšie oblasti. Ľudia im zverovali peniaze na prevoz po nebezpečných cestách. Žiadna pirátska loď sa neodvážila napadnúť templársku loď s cenným nákladom.

Rád začal naozaj v chudobe. Prvý odznak rádu zobrazuje dvoch rytierov jazdiacich na jednom koni. Symbolizoval skutočnosť, že rád naozaj nemal peniaze na kúpu koňa pre každého rytiera a zároveň pohŕdal bohatstvom, ktoré v tej dobe predstavoval kôň. Ďalšou charakteristikou rádu bola úcta k Panne Márii a všeobecná ochrana žien. Samotní rytieri však boli mnísi, ktorí sa nesmeli ženiť. Štatút rádu bol veľmi prísny. Pohlavné zvrátenosti, pre ktoré ich neskôr obžalovali v procesoch vo Francúzsku, templári trestali doživotným väzením. Rytieri mali za-

procese s členmi rádu v marci 1314 v Paríži zaistených členov rádu odsúdili bez osobného vypočutia na doživotie. V procese pôvodne súdili aj veľmajstra rádu Jacquesa de Molay a d'alšieho funkcionára rádu Geoffroya de Charnay. Títo dvaja sa prihlásili o slovo a popreli vinu. Na základe ich slov oboch vyčlenili z prebiehajúceho procesu a odovzdali kráľovi na nové vyšetrovanie. Kráľ žiadne nové vyšetrovanie nepripustil. Narýchlo zvolal štátnu radu, ktorá oboch rytierov odsúdila na smrť. Jacquesa de Molay a Geoffroya de Charnay upálili v Paríži v ten istý deň. Pred smrťou žiadal de Molay, aby mu uvoľnili putá natoľko, aby mohol zopnúť ruky k modlitbe. Popravou, väznením a prenasledovaním prišli o život stovky templárov, ktorí predtým hrdinsky bojovali vo Svätej zemi či v Európe ako pápežovo vojsko.

Príliš veľa známych skutočností nasvedčuje, že zrušenie rádu a odsúdenie templárov bolo neodôvodnené a nespravodlivé. Nespravodlivosť je znásobená tým, že na druhej miske váh je dvadsaťtisíc padlých templárov v bojoch na výzvu viacerých pápežov. Ich pamiatka je hodná prinajmenšom diskusie o rehabilitácii templárov.

Likvidáciu templárov si želal a uskutočnil francúzsky kráľ Filip IV. Pekný, mimochodom vnuk francúzskeho kráľa Ľudovíta IX. Svätého. Určitú úlohu pri rozhodovaní kráľa mohla zohrať aj obava pred templármi ako vojenskou mocou, ktorá by sa mohla postaviť v budúcnosti proti kráľovi. V dobe zásahu proti templárom však nič nenasvedčovalo na podobné čo aj len budúce zámery rytierov. Naopak, svoju oddanosť francúzskemu kráľovi a Francúzsku dovtedy opakovane manifestovali. Počas konfliktu Filipa IV. s pápežom Bonifácom VIII. zástupca vel'majstra templárov Hugue de Payeraud otvorene povedal, že templári by bránili Francúzsko aj proti pápežovi. Ako najsilnejší motív pre zásah kráľa proti templárom sa javí túžba zmocniť sa ich majetku. Tento motív však nemohol kráľ otvorene priznať a nepriznal ho ani pápež Klement V., ani biskupské cirkevné súdy vo Francúzsku.

Rytierov rádu súdili a odsúdili za popieranie Krista, sodomiu, obscénnosti pri prijímaní do rádu. Vel'majster Jacques de Molay v záverečnej reči 18. marca 1314 pred cirkevným súdom v Paríži odmietol všetky obvinenia proti rádu a odvolal priznania, vrátane svojho vlastného, vykonané pri mučení a zo strachu pred mučením v kráľovských väzniciach. Vyhlásil, že rád sa vždy držal pravej viery. Svoje slová predniesol vo vedomí, že mu prinesú smrť.

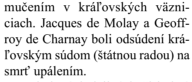
Prvý týždeň po zatknutí templárov ich vyšetrovali kráľovské úrady. O tejto fáze vyšetrovania nie je veľa známe, ale bez mučenia sa zrejme neobišlo. Od 19. októbra prevzala vyšetrovanie inkvizícia. Hlavným inkvizítorom vo Francúzsku bol v tej dobe Wilhelm Imbert; zachovala sa dohoda medzi parížskym biskupom a Imbertom o

postupe pri vyšetrovaní templárov. Podľa tejto dohody vyšetrovanie začalo opakovaním výsluchov, pokračovalo stravou iba z vody a chleba. Nasledovalo čítanie z pápežských búl a oznámenie vypočúvanému, že viacerí templári už obvinenie priznali. Keby napriek tomu väznený templár nepriznával nasledovala obvinenia, hrozba mučením a ukážka mučiacich nástrojov. Ak ani to nestačilo, nasledovalo samotné mučenie. V prípade smrti sa nepredpokladal cirkevný pohreb. Pri takomto postupe sa skôr alebo neskôr všetci templári k niečomu priznali. Inkvizitor Imbert rozšíril priznania templárov - dnes by sme povedali - medzi verejnosť. Dominikáni, františkáni, augustiniáni z kazateľníc kázali proti templárom. Architekt zásahu proti templárom, kráľovský minister Nogaret, rozšíril obvinenia proti templárom medzi celé obyvateľstvo.

Pápež Klement V. po prvej správe o zatknutí templárov listom žiadal francúzskeho kráľa o vysvetlenie. Francúzky kráľ sa s odpoveďou neponáhľal. Pá-

pež sa v tej dobe už nachádzal natrvalo na francúzskom území a bol voči kráľovi vojensky veľmi zraniteľný. Po niekoľkých týždňoch Filip IV. odpovedal pápežovi, že templári sa dopustili zločinov, z ktorých sú obžalovaní. Po šiestich týždňoch vydal aj pápež Klement V. dekrét, ktorým žiadal všetkých kresťanských vládcov a kniežatá, aby zatkli templárov a spolu s ich majetkom ich odovzdali Cirkvi. Slabý a ustráchaný pápež sa stal nástrojom politiky francúzskeho kráľa.

Jeden z problémov diskusie o rehabilitácii templárov je formálna stránka veci. K zrušeniu rádu došlo administratívnym rozhodnutím pápeža Klementa V. bulou Vox in excelso potvrdenou koncilom vo Vienne. Jednotliví templári boli odsúdení síce cirkevnými súdmi v biskupstvách, ale na základe ich doznania, aj keď dosiahnutého



precedensy, ktoré sa javia ako použiteľné. Jezuitov zrušil v r. 1773 pápež podobne svojím rozhodnutím a rovnako svojím rozhodnutím ich v r. 1814 iný pápež obnovil. Keďže ide o rozhodnutie pápeža, pápež môže prijať iné rozhodnutie a nie je potrebný súdny proces. V prípade templárov by bolo potrebné zrušiť - odvolať stiahnut' bulu Vox in excelso. Pre cirkevné procesy proti templárom môže slúžiť ako precedens proces proti Jane z Arku a jeho zrušenie. Janu z Arku pôvodne odsúdil na smrť upálením v r. 1431 cirkevný súd v Rouen (mesto bolo vtedy v rukách Angličanov), ktorý vychádzal z dôkazov na svoju dobu pri-

kacírstvo Jany. V r. 1455 pápež V bohatých dejinách Cirkvi sú Kalixt III. vydal bulu, ktorou povolil rodine Jany z Arku obnovu procesu. Proces bol obnovený a nasledujúci rok opäť v Rouen (ktorý bol už opäť vo francúzskych rukách) bol proces z r. 1431 vyhlásený za neplatný. Najmenej právnych problé-

mov vyvoláva proces s veľmajstrom templárov Jacquesom de Molay a Geoffreyom de Charnay. Keďže ich záverečný proces bol kráľovský, nie cirkevný, nie je potrebná cirkevná obnova ich procesu a z formálneho hľadiska nič nebráni, aby Cirkev vyslala voči ním signál uznania. Cirkevné súdy (pri biskupstvách) odsúdili jednotlivých členov rádu. Odvolanie viny, ktoré urobil Jacques de Molay, historické okolnosti likvidácie templárov a zväčša zachované súdne spisy z procesov by mohli byť dôvodom na obnovu procesu. Pravda, obnova by sa mohla týkať vždy iba konkrétneho odsúdeného rytiera.

Súd sa vtedy najviac opieral o

znalecké vyjadrenie univerzity

Sorbonne v Paríži, ktoré uznalo

Rehabilitácia templárov by neznamenala automaticky obnovenie rádu. V súčasnosti niet žiadneho legitímneho člena rádu templárov, preto prípadné obnovenie, presnejšie nové založenie rádu by vyžadovalo samostatné rozhodnutie Svätej stolice. Ak by sa neskôr vyskytli požiadavky na obnovenie rádu, Svätá stolica by zvažovala svoje rozhodnutie úplne samostatne, s prihliadnutím na súčasné podmienky. Zostáva spoločenské pozadie ich odsúdenia aj ich prípadnej rehabilitácie. V skutočnosti by malo zostať menej ako druhoradé, keďže rozhodujúce sú fakty o vine alebo nevine templárov. Ale

v diskusii je vhodné zaoberať sa aj spoločenským pozadím.

Spoločenské pozadie v dobe likvidácie templárov bolo také, že francúzsky kráľ Filip IV. Pekný si veľmi želal templárov potlačiť. Bál sa ich ako vojenskej sily a ulakomil sa na ich majetok. Pápež Klement V. bol slabý a v područí francúzskeho kráľa. Nielenže sa nedokázal Filipovi vzoprieť, ale krok za krokom sa stával Filipovým nástrojom pri likvidácii templárov. K tragike ich osudu patrí skutočnosť, že v konflikte predchádzajúceho pápeža Bonifáca VIII. s francúzskym kráľom Filipom IV. Pekným sa templári otvorene postavili na stranu kráľa proti pápežovi. Treba poznamenať, že až také ojedinelé to nebolo. O polstoročie skôr veľmajster Rádu nemeckých rytierov Hermann von Salza bol hlavným poradcom cisára Fridricha II. Hohenstaufa, ktorý počas celej svojej vlády bojoval proti dvom pápežom aj vojensky. Celé vtedajšie spoločenské pozadie je dnes mŕtve. Dnešným spoločenským pozadím rehabilitácie templárov by bola pozornosť médií, a tým pripomenutie ich osudu. Rehabilitácia na základe dôkladného vyhodnotenia faktov, po siedmich storočiach, bez mocenského záujmu, iba pre vernosť pravde a spravodlivosti, by potvrdila postavenie Cirkvi ako stĺpu pravdy a spravodlivosti.

Rehabilitácia templárov by znemožnila zneužívanie ich pamiatky proti Cirkvi. Templári sa nikdy ani na mučidlách v kráľovských väzniciach, ani na horiacej hranici nevyslovili proti Cirkvi. Práve pochybné okolnosti zániku templárov vytvorili podhubie, že si ich pamiatku privlastňovali iní, spôsobom, s ktorým by templári nikdy nesúhlasili. Nepravdivé a nespravodlivé obvinenie, ktoré malo úspech u stredovekej justície, vytvára závoj tajomstva. Závoj tajomstva umožňuje zmocniť sa témy pre vlastné ciele, raz viac, inokedy menej noblesne. Ilustráciou využívania témy templárov je román Umberta Eca Foucoultovo kyvadlo a najnovšie aj bestseller Dana Browna Da Vinciho kód. Inou ilustráciou sú pokusy niektorých slobodomurárov štylizovať sa do pózy pokračovateľov templárov. Žiadne fakty však nepodopierajú toto želanie niektorých slobodomurárov. Slobodomurári nie sú pokračovateľmi templárov. Rehabilitácia tohto rádu opretá o preskúmané fakty by odstránila závoj tajomstva okolo templárov, urobila by koniec zneužívaniu ich pamiatky a prinavrátila by templárom spravodlivosť, na ktorú možno sa domnievať - čakajú.

Fenomén Európa sa vytváral tisícročia. Vytvárali ho ľudia oddaní ideálom. Patrili medzi nich aj templári, oddaní idei kresťanstva až na smrť. Dnes vytvárame fenomén Európy my. Poznajme jeho základy, a kde sa

dá, očisť ujme ich a upevňujme. Autor je bývalým predsedomvládv a bývalým ministrom spravodlivosti Slovenskej republiky So súhlasom autora prevzaté z revue Impulz 1/2006





Hĺbavá ľudská múdrosť, premýšľavého ducha priťahuje. Najviac azda - prostá, tichá. Bez pýchy. Taká má moc rozvíjať tajomstvo naznačeného a schopnosť obrusovať, uvoľňovať dobre neprebrúsené, zablokované závity ľudského mozgu. Vieme, chceme sa ešte stíšiť, privinúť k jemnej kráse, priezračne čírej, bezolstnej dobrote? Ctíme si Božie zákony? A čo naše srdcia? Zakúšajú ešte rozihranú radosť, vďaku z nedozerného rozmanitého bohatstva nezaslúžených darov aj v podobe veľkých duchov malého Slovenského národa?

- Dobro a zlo. Pravda a lož, spravodlivosť a bezprávie, ľahostajnosť a úprimný záujem... Ako vnímate, majster Lenčo, človeka začiatku 21.storočia?

JÁN LENČO: Veľmi skepticky.

- Za kultúru, kultúrnosť sa dnes až terorizujúco vydáva obťažujúca - nekultúrnosť, úpadok, hnus. Akoby nám to ani neprekážalo! Čírosť, pravdu a krásu, úsilie o harmóniu a dobro povýšene ignorujeme. Je vari aj toto jeden z dôvodov, prečo nemáte viac potrebu prihovárať sa čitateľom?

JÁN LENČO: Isteže áno. A naviac vážne zdravotné problémy.

- Posledný anjel. Ak by táto Vaša kniha (2009) nebola posledná, akú výpoveď o človeku súčasnosti by ste zaznamenali?

JÁN LENČO: - Kniha je koncipovaná zámerne ako závet. Bude posledná.

- Vaša tvorba to sú otázniky, hľadanie... ponor do neznáma, tajomna dobra a zla - čo to je - čo núti človeka premýšľať, hĺbať o tušenom? Hľadať zmysel, presah bytia?

JÁN LENČO: - Božia iskra v človeku, tušenie niečoho neznámeho.

- Ako vnímate, ako by ste definovali Váš postreh o stvorení mysliacom - o človeku - jeho stope, ktorou nezmazateľne vtláča históriu? Akú?

JÁN LENČO: - Za najlepšiu charakteristiku ľudských dejín pokladám ich vnímanie ako veľkej mučiarne ľudstva.

- Slovenský historik, archeológ, etymológ, znalec veľkého množstva jazykov, vrátane najstarších - dravidských, bádateľ ranej histórie Afriky a Indického oceánu, Cyril A. Hromník, sa vo svojich rozsiahlych výskumoch zameriava aj na najstaršie korene Slovenov/Slovákov. Jeho prevratné vedecké objavy preukazujú, že sme prastarým autochtónnym národom! Hm. Rozliehajúce sa ticho, ktoré nastalo, trhá uši. Sme vari zakliati? Prečo?

JÁN LENČO: - Celé dejiny Slovenska v nás pestovali nedôveru a túto nedôveru priam diabolsky stupňuje súčasnosť. Treba veriť, že postupne sa jej zbavíme. V ľudských dejinách sa často stalo, že tvrdenia, ktoré vyzerali nedôveryhodne, sa ukázali ako pravdivé.

- Vystriedalo sa tu niekoľko vlád. Obraz ktorý po sebe zanechávajú má mnoho podôb, nevábnych, nepríťažlivých. Slovom: úpadok! Sami sme si trestom?

JÁN LENČO: - Niekedy úplne nezaslúženým.

lútne všetko, každú oblasť života? Pretečie, praskne na Slovensku i vo svete pohár bezhraničnej trpezlivosti?

JÁN LENČO: Keby som neveril, že raz pretečie, stratil by som zmysel života. ktorý z nich bol najmilším spisovateľom pre D. A. Pratera. Ktorý z tejto trojice je najmilším, najpríťažlivejším Vám osobne a prečo?

Ján Lenčo: - Aj mne osobne je najbližší Štefan Zweig. Je to autor, ktorému naše vydavateľstvá ešte

#### Hosť Kultúry spisovateľ Ján Lenčo

# Sme malilinkou časťou veľkého projektu, ktorý môžeme len tušiť...

- Rozhodujeme ešte o sebe? Mlčky, bez razantného odporu si nechávame skákať po hlavách! Prečo ako zhypnotizovaní trpíme na čele Slovenska služobníkov

nerozpakujúcich zavliecť
Slovenský národ do zločineckých agresorských vojen,
paktov, podozrivých medzi-

národných fondov, korporácií, nadnárodných spoločností..? Prečo sa nechávame nepretržite politicky zavádzať, klamať? Prečo dovolíme decimovať abso- Iba nedávno sa vďaka vášmu dávnemu rozhovoru s britským literárnym vedcom Donaldom A. Praterom (Slovenské pohľady č. 4/2011, s. 88-95, preklad D.

"Lenčo je jedným z našich najvzdelanejších tvorcov, originálny tematicky

i svojou tvarovou a mysliteľskou kultúrou."

Pavol Števček

Kerný), mohol čitateľ dozvedieť venského spisovateľa, literárneho pozoruhodné zaujímavosti o trojici významných nemeckých esejistov - Stefan Zweig, Reiner Maria Rilke, Thomas Mann. Vieme už,

veľa dlžia. S pánom Praterom som sa stretol v Nemecku. Dvakrát som ho navštívil vo Švajčiarsku, tu som s ním zoznámil vtedajšieho veľvyslanca D. Kerného. Donald

A. Prater bol veľmi prekvapený, čo všetko viem o n e m e c k ý c h autoroch. Žasol nad poznatkami slo-



Ján Lenčo (druhý zľava) so slovenskými a českými autormi v Plzni začiatkom 90. rokov

skôr o tom, že ich vytvárajú nenormálni, úchylní ľudia, a pritom musia mať ešte nejakú asistenciu z planéty Rozvratu a Chaosu." J. Tóth. Ctený majstre, ako Vás zasahuje, ako vo Vás rezonuje, ako Vás inšpiruje tvorba geniálneho a predsa viac neznámeho ako známeho - Mons. Jozefa Tótha? Nie je čudné, trápne, že i o tomto našom geniálnom tvorcovi sa hriešne mlčí?

- "Dejiny tohto sveta svedčia

Ján Lenčo: - Prečítal som Predhovor. Bol to pre mňa šok. Toľko myšlienok, taká logika, také Poznanie... Som ohromený z Evanjelia podľa Judáša. V živote som mal len dve-tri takéto medzníkové knihy. Odpustenie - začínam chápať, že človek si musí aj sám sebe odpustiť. Keby otec Tóth patril k nejakému veľkému národu, bol by oslavovaný, uctievaný. A to úžasné zmierenie.

Dávam za pravdu Teodorovi Križkovi, editorovi a vydavateľovi súborného dvojzväzkového Diela Jozefa Tótha, ktorý otca Tótha kladie na roveň Dostojevskému. Ale pri najlepšej vôli nedokážem pochopiť, ako je možné, že nie je adekvátne známy a docenený. Tomu nerozumiem.

- A vaša reflexia na Žalmy otca Jozefa Tótha?

JÁN LENČO: - Otec Tóth v Žalmoch obnovuje starobylý literárny žáner a zároveň doň vnáša celý pocitový a duchovný svet moderného človeka.

V úvode každého žalmu presne a jemne načrtáva základnú situáciu, nastoľuje dajaký aktuálny i odveký duchovný problém s veľkou, až mrazivou otvorenosťou. V závere každého žalmu dochádza ku katarzii, k odpovedi na všetky nastolené otázky. Pointy všetkých básní sú naplnené optimizmom a ušľachtilou vierou v možnosti človeka.

Literárne dielo otca Tótha je klenotom súčasnej literatúry a skvelým, povznášajúcim posolstvomdo budúcnosti.

- Je to tak, že Dielo mons. Jozefa Tótha nezabudnuteľne, trvalo zasahuje vnímavého čitateľa?

JÁN LENČO: - Dielo otca Tótha vo mne zanecháva hlbokú nezmazateľnú stopu a všetko vidím trochu inak, neviem to presne definovať, aj svoj vlastný údel. Zrejme sme malilinkou časťou dajakého veľkého projektu, ktorý môžeme len tušiť.

- Ako vnímate počin iného básnika Teodora Križku, ktorý dlhodobo, naliehavo nielen v básňach i v dvojtýždenníku Kultúra upriamuje našu pozornosť aj na prehliadané veľké osobnosti a vďaka ktorého osobnej obetavosti bolo vydané v roku 2010 súborné tisícstranové Dielo Jozefa Tótha?

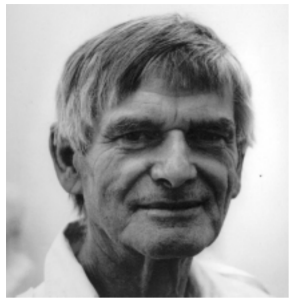
JÁN LENČO: - Časopis Kultúra je svojím zameraním a úrovňou jedinečný a nezastupiteľný. Isteže najmä vďaka pánovi Križkovi, ktorý je nielen veľkým básnikom, ale aj vzácnym altruistickým človekom.

- Kde, v čom nachádzate pokoj, radosť?

JÁN LENČO: - V kontakte s dobrými ľuďmi.

Zhovárala sa Elena Kaplanová

# K dielu významného sochára



#### Z hlbín volám k tebe

Ako sa v každom žaludi ukrýva dub a v semenách spí naprogramovaný pôvab budúcich rastlín, ako prvá stopa Adama nesie ľudské dejiny a ako sa rozvíja už vopred "zhrnutý" svet podobný kvetu pivónie..., tak v sebe aj hlina a kameň nosia potenciál sochy. Blažených, ktorí vedia dať tejto neurčitej mase meno, tvar a tvár, voláme sochármi. Jeden z týchto vzácnych ľudí, Ján Mathé (nar. 14. 6. 1922 v Košiciach), sa na budúci rok dožíva významného jubilea 90 rokov. Pri tejto príležitosti vydala Východoslovenská galéria v Košiciach rozsiahlu biografiu sprevádzanú textom R. Matuštíka s názvom Hľadač dobra.

Cesta J. Mathého nebola l'ahká, ani priamočiara. Už v ranej mladosti bol odvelený na Východný front, kde utŕžil zranenie a nemocničné lôžko, ktorému sa priučil u svojho otca, pracujúceho na oddelení patológie vo Fakultnej nemocnici L. Pasteura; ho sprevádzalo aj v dospelosti, keď utrpel vážne zranenia pri dopravnej nehode. Cesta za sochou, za tvarom, za tým zvláštnym dialógom medzi ním a nemým kameňom, čo sa mu napokon poddal - však pokračovala ďalej. Bola to cesta do hĺbok ľudskej emócie, do vlastného vnútra - a to všetko v rodných Košiciach, ktorým zostal verný po celý život. Na mnohých miestach dnes nachádzame jeho diela. Boli to práve Košice, ktorých osobnosti zvečnil vo svojich bustách, ako napríklad zakladateľa košickej univerzity, biskupa Benedikta Kišdyho alebo muža vzácneho a obetavého života, profesora Michala Lacka, S.J.

Počiatkom Mathého tvorby nás sprevádzajú bolestné sochy Starec, Smútok či Do seba. Mladý sochár v nich vystihol podstatu života a nehľadal ju v nespútaných rozkošiach. Jeho sochy, busty a torzá, spočiatku tak verne zobrazujúce ľudské tváre ako v prípade Fatmy, Ženy z okolia Košíc, Beethovena, Jánošíka či množstva iných osobností, sa postupne zbavovali sami seba - detailných tvarov a fyzickej krásy, aby v nich mohlo vyniknúť to podstatné. Duch. Ten začal prehovárať v siluete svätej Kláry, v matke držiacej v náručí dieťa s rukami roztvorenými do tvaru kríža a napokon i vo svätom Františkovi, ktorého štíhla postava sa ako lúč dvíha za slnkom. Na jed-

nom z vyobrazení sa František skláňa k drobnému vtáčikovi v tráve a tento motív sprevádzal autora v celom jeho diele. Vidíme sochy poslov, žien a detí, ako držia v náručí alebo dvíhajú k oblohe krehkú holubicu. A napokon vták v ľudských rukách narastá do takých rozmerov, že to už nie je človek, kto dvíha zvieracie telo dohora. Už je to holubica, kto zosilnel ako orol a kto nadvihuje ľudskú

postavu do výšin. Tento motív sa premieta do niekoľkých kompozícií s názvom Vzlet. A napokon je to postava z roku 1943, kde sa krídla týkajú ľudskej bytosti až natoľko, až s ňou celkom splynú v podobe sochy Anjela.

Čo načrtli

zaokrúhlené vtáčie krídla, to dokončila fascinácia kruhom. Na elipsu umiestňuje ľudský plod podobný planéte na svojej dráhe v kompozícii Jadro a polkruhu sa podobá aj telo ženy s dieťaťom v lone pod názvom Plod života. Do kruhu splývajú i postavy milujúcej sa dvojice a napokon sa kruhom stáva aj češúca sa žena; ladná krivka krku Pelikána, čo vlastnou krvou kŕmi mláďatá alebo náruč hudobníka, ktorý drží na hrudi husle tak nežne, akoby boli jeho dieťaťom.

V diele majstra Jána Mathého nachádzame aj neveľkú postavu rytiera z roku 1963 s názvom Don Quijote. Akoby nám ňou chcel pripomenúť úlohu človeka vo svete.

Medzi množstvom postáv, ktoré vďaka J. Mathému majú svoju tvár i

meno, na nás volá štíhla bytosť s predĺženou rukou vystretou k nebu - Z hlbín volám k tebe. A je to vlastne kameň ukrytý v hlbinách zeme, kto volá na sochára: "Daruj mi tvar!". A sme to i my. Kto ako Jonáš vo veľrybe vlastného tela z hĺbok volá, čo oddávna vyjadruje umenie: "Pane! Vďaka Ti za dar života..." A tvorba J. Mathého je plná tohto odkazu.

Katarína Džunková

#### Reflexia na mohutnú monografiu

JÁN MATHÉ HĽADAČ DOBRA
Textová časť:
Radislav Matuštík
Foto: skupina autorov.
RESULT,
reklamná agentúra s. r.o.
a Východoslovenská galéria
Košice 2010

S ľútosťou, ale aj s potešením sa tu prezentuje knižné veľdielo o akademickom sochárovi majstrovi menom Ján MATHÉ, ktoré sa už v jeho veku javí nie ako vyznanie či sochárska symfónia, ale ako testamentárne finále. Ale hádam preto a až teraz, v totálnej roztrieštenosti ľudského ducha, zvlášť v umeleckej, humánnej a etickej sfére, táto monografia sa tu predstavuje ako vzor syntézy umeleckého

mene Ján Mathé je - hľadač dobra! Tento titulok ja vlastne aj dešifráciou ducha jeho tvorby!

Preto pri čítaní, či vnímaní, poznávaní i pri vibrálnom počúvaní týchto diel zachytávam práve tú syntézu, harmóniu, ktorá emanuje z každého pravého umeleckého diela! Sálanie dobra z každého stvoreného bytia je sálaním pôvodného kreačného Slova, ktoré konštatovalo po finále tvorby: "... a hľa, bolo to veľmi dobré"! / Gen 1,31 / Toto dobro paralelne sála aj svoju vlastnú identitu, to čím je, a jeho krásu. Je to trojičná jednota! A práve táto trojičná jednota dáva pečať pravosti umeleckého diela. Sú tam iba stupne veľkosti. A tak sa mi javia diela majstra Mathého svojou krásou, či už vo fáze realistického, skôr senzuálneho obdobia, alebo odľahčené spiritualizovaným kreačným postupom, alebo ako symbolické, meditatívne poetické šifry, akési abstraktné, ale stále dešifrovateľné reality, i keď sa kreujú, ale aj vnímajú na principiačných

centrách estetického metasveta.

Jeho realisticky kreované diela, ich tváre, pohyby, oblúky, ich vnútorný život, charakter, stav duše sú priam filmársky viditeľné a čitateľné. Táto sálajúca jemnosť z mramoru, kovu, či kameňa je fascinujúca! A jeho gracióznosť a lahodnosť pohybu!

To už nie je majster tvrdej hmoty, ale poézie. Je to sochár poézie! A to je vrchol syntézy, o ktorej sme hovorili!

A tejto jeho zduchovnelej tvorbe prispeli predovšetkým jeho talent, ale aj životné reality: rodina a prostredie, vzácne gymnázium premonštrátov v Košiciach, vysoká výtvarná škola v Prahe, inšpirácia sveta poézie a kontemplácie, či spirituality jeho vzácnych profesorov, najmä prof. Španiela, prof. Zvěřinu, či prof. Vackovej!

Je to moje videnie ako človeka, ktorý aj vo výtvarných dielach číta básne tak, ako sa čítajú diela literárne a ako sa počúvajú hudobné symfónie, pretože všetky dýchajú z jedného prameňa: dobra, pravdy a krásy!

Gratulujem z celého srdca básnikovi sochárstva, majstrovi Jánovi Mathému a všetkým, ktorý majú podiel na vydaní tejto monografie!

A na záver: Teším sa, že toto dielo bolo venované aj prof. Zvěřinovi, priateľovi majstra Mathého, ale aj môjmu priateľovi z Táborov nútených vojenských prác v päťdesiatych rokoch minulého storočia!

Salutatio poetica ex toto corde!

Jozef Tóth

(Dokončenie z 1. strany)

Poviem jednoducho, azda expresívne, ale hádam zrozumiteľne: Nuž zaiste nie je kresťanské, aj keby to bolo univerzálne, podieľať sa na myšlienkovom, estetickom a mravnom úpadku.

Nuž takéto a iné myšlienky sa mi preháňali hlavou, keď som si otvoril síce útlu, ale nádhernú knihu veršov Evy Fordinálovej. Paradox? Ani

# Hlbokosť duše

najmenej. Hlbokosť duše, ktorú pani Fordinálová pojala do názvu knihy, mi práveže okamžite evokovala tichú vzburu voči tomuto zabúdaniu či dokonca rúcaniu koordinátov, ktoré si táto naša európska civilizácia vedela ochrániť celé dve tisícročia. Hneď mi v mysli naskočili také spojenia ako útla robustnosť, tichá heroickosť, nežná revolta atď, atď. Revolta ako kontrarevolúcia, ak pod revolúciou máme na mysli besnenie vynálezcov gilotíny. Vzbura citu a lásky ako odmietanie experimentu zbožštenia človeka a klaňania sa jeho ráciu.

Eva Fordinálová, táto krehká a múdra žena, si obliekla básnickú statočnosť a hlbokú vieru, nijako nezbavenú dramatickosti, ako si kedysi obliekala brnenie Jana z Arcu. Jej mečom nie je však kovový smrtiaci nástroj, ale slovo, dôvera v jeho moc, slovo, ktorého ostrím je prostota a hrotom láska a viera. Eva Fordinálová v tých najlepších veršoch už úplne odložila bokom aj zvyšky prípadnej autocenzúry či obavy, čo na to povedia iní, ktorým nie je dovolené mať takúto hlbokú duchovnú skúsenosť a stáva slovenským ženským žalmistom. Miluje, trpí, plače a vzýva na záchranu duše. Svojej, Evinej, ale vlastne každej ženskej duše, ak duša má pohlavie, a na záchranu duší vôbec. Miluje, trpí, plače a vzýva za človeka, za slovenský národ, za krajinu, osobitne za milované Záhorie, rodisko Jána Hollého a množstva iných osobností mocných duchom. Koná tak v mene svojom, ale aj spolu s nami ostatnými a v našom zastúpení, veď Eva, to je sústavná kontinuita l'udstva.

Áno, hedonizmom až na smrť unudený a skeptický liberál isto mávne rukou, že preháňam. Ale opakujem znova a rád, že Eva Fordinálová každou svojou knihou, a knihou Z hlbokosti duše osobitne, zachraňuje česť poézii, ktorá akoby sa vzdala osobnostného zápasu o dobré, o božie v nás.

Aj preto jej zo srdca d'akujem.

Teodor Križka



Ján Mathé: Sediaci starec, 1941 1

prejavu, ktorý má bytostné atribúty dobra, pravdy a krásy!

Ja nie som výtvarným kritikom, ani aprobovaným estétom, iba čítam, vnímam a hľadím na tvorbu majstra Jána Mathého ako na veľké či geniálne diela výtvarné, hudobné či literárne a čítam ich nielen očami, ale aj vibrálnym zmyslom ľudského psychična, akéhosi druhu metapoznania!

Je kuriózne, že osobnostným atribútom pri titulku tejto monografie pri

javisko spisaných dejín vystupujú **I** Hrabušice až v roku 1260, keď sa spomínajú pri vytyčovaní hraníc Štiavnického opátstva cistercitov ako terris Saxonum de villa Capost, čiže ako pozemky Sasov mesta Kapost. To však nemá nič spoločné s historickým počiatkom Hrabušíc, pretože do písomnosti vstúpili už ako mesto. Stáročia, ba aj tisícročia ich histórie buď neboli zapísané, alebo sa stratili v plameňoch a hnilobe zašlých vekov.

O pôvode a význame urbonymu Hrabušice existujú mnohé dohady a špekulácie, obyčajne bez historickej podstaty. Jedným z dohadov je, že stará obec sa mohla volať buď Hrabušice, čo môže mať pôvod v tom, že okolie bolo porastené hrabmi, alebo, ako to usudzuje Ján Vencko, že názov mohol pochádzať od poľných myší hrabošov. Alebo, ak vezmeme do úvahy druhý názov, ktorý sa v starých dokumentoch stále vyskytuje, Capost či Kabuzdorf, špekuluje sa, či mohol mať pôvod v polohe obce za priesmykom, ktorá tvorila akúsi bránu (po maďarsky kapu, po spišsky kapura) do údolia Hornádu.

Atd', atd'...

Nasleduje úryvok z pripravovanej knihy Hromník, C. A. Sloveni a Slovensko: Velebníci Vlasatého Boha na horizonte dejín (3200 pr. Kr. - 907 po Kr.). Tento úryvok nepodáva celé historické pozadie vzniku a histórie Hrabušíc, len naznačuje ideovú orientáciu, niektoré historické súvislosti a hĺbku vzniku a existencie tohto mesta, ktoré bolo kozmologickou svätyňou a stalo sa dedinou; - a zhodou okolností je autorovým rodiskom.

NA POČIATKU PÍSOMNE NEZAZNAMENANEJ DOBY

Posledné roky svojho života v spišskom hvozde dávnovekí Spišiaci, či už 'šlepí', alebo s dobrými očami, trávili v modlitbách, odriekaní a v kontemplácii. Preto jeho centrálne, horské refúgium na Kláštorisku sa objavuje v najstarších písomných prameňoch pod názvom Mons Speculationis, Vrch kontemplácie. Kontemplačným vodítkom tu bol, tak ako aj na kozmolologicky spojenej Myšej hôrke pri Spišskom Štvrtku, Boh Svetla v

jeho Chráme Svetla Sihoti. Na severnom CYRIL A. HROMNÍK konci Sihot'skej osi, na Bari-Hore (Barimberg), bol to Boh Svetla v jeho nebeskej sláve, ktorou celý vrch žiaril pri východe slnka, hlavne rovnodennostného. Predkresťanská svätyňa a pravdepodobne aj kláštor na Myšej hôrke bol zámerne postavený na čiare viditeľného západu toho istého

slnka (neoverené) nad Barimbergom. Vtedy sa tu zrejme konali výročné jesenné slávnosti.

Na južnom konci Sihoťskej osi, to znamená v kvadrante boha Smrti Jamu, svätyňa na Vrchu kontemplácie bola postavená na juhozápadnom úpätí južnej Sihote boha Svetla tak, aby bola v tieni pri východe slnka jarnej a jesennej rovnodennosti. Jej poloha bola úmyselne vybraná tak, aby spojená s východom equinoctiálneho slnka nad južnou Sihoťou, bola pravým opakom polohy svätyne a kláštora na Myšej Hôrke. Takže kozmologický rituálny deň rovnodennosti začínal vo svätyni pod Mons Speculationis a končil vo svätyni pod Barimbergom. Prechod z Vrchu kontemplácie na teplej, pozemský život podporujúcej juhozápadnej strane Sihoťskej osi na Myšiu jasnom a chladnom severovýchodnom kvadrante Sihot'skej osi bol zaiste najvyším prianím a cieľom Mysi-ov, mužov prostých akéhokoľvek bohatstva. Postavenie dvoch svätýň a kláštorov na opačných koncoch a stranách a v opačných kvadrantoch Sihoťskej osi zdôrazňovalo pozemský život Mysi-ov, ktorí mali vždycky väčšiu pravdepodobnosť sa vrátiť do ríše boha Jamu - Pitriloka (ríša mŕtvych otcov) - na kozmologickom Juhu, než do ríše boha Svetla - Śivaloka na kozmologickom Severe. Preto aj

# Hrabušice na počiatku

južná Sihoť na Kláštorisku sa dodnes volá Čertovou.

Sihoťská os delila mníchovpútnikov na životnej ceste na nebeský sever na tých, ktorí kontemplovali smrť a boha Jamu, správcu jamy pohrebnej, a tých, ktorí uzreli svetlo večnej pravdy a teda večnej spásy. Podobnú funkciu kozmologického delítka spĺňala aj Štrba, v jej prípade medzi Liptovom a Spišom. Bohanská (predkresťanská, ale boha velebiaca) kontemplácia zaiste našla svoje uplatnenie aj v neskoršom, kresťanskom prostredí týchto svätýň a kláštorov, veď kontemplácia sa stala vrcholným štádiom (po meditácii a modlitbe) katolíckej špirituálnej praxe hneď v prvých storočiach kresťanstva. V tomto prostredí prianí a splnených prianí sa pravdepodobne zrodilo aj príslovie "Pamätaj na smrť, ktoré sa v podobe latinského Memento

mori stalo vodítkom katolíckych kartuziánov. O jeho predkartuziánskom pôvode sa dnes nepochybuje. V kresťanskom pojatí Pitriloka sa transformovala na očistec alebo i peklo, čo pravdepodobne vysvetľuje pridanie prívlastku Čertova k južnej Sihoti boha Svetla. Tak by sa mohol vysvetliť aj pôvod názvu Peklisko na Hornáde. Odtiaľ dávnoveká, stredoveká i dnešná Čertova Sihoť na severo-severovýchod od kláštora na Vrchu kontemplácie.

V mnohých prípadoch Mysi z Vrchu kontemplácie museli prejsť

> niekoľkými "reinkarnáciami" než sa im podarilo vydať sa na poslednú cestu na sever. Na tejto ceste museli najprv prekročiť 'Horskú rieku' -Hornád v Peklisku (kde sa núka analógia s hrôzami naplnenou vodnatou cestou egyptským Duatom posmrtého podzemia) a po príslušných obradoch, mantrách a rituáloch na presnej polceste v Hrabuši-

ciach dosiahnuť kláštor na Myšej hôrke vo svetle Barimbergu. Pravotočivá cesta z Vrchu kontemplácie cez Hrabušice na Bari-Horu bola cestou za svetlom pravdy a to sa odráža v dravido/slovenskom názve Karapuśai+ce alebo Kara-buśai+ce, z čoho vzniklo meno Harabušaice (tamilčina nemá písmeno h a nahradzuje ho písmenom k) a nakoniec Hrabušice s významom 'Miesto velebenia svetla' (z tamilského kara = 'svetlo', buśai = 'velebenie' a -ce = slovenská pripona miesta). Zrejme tam stál oltár alebo chrám s horiacim stĺpom (dipastambha) boha Svetla El, ktorého poznáme z prvej kapitoly Genesis (Prvá kniha Mojžišova) ako aj zo Šaivistických chrámov Indie. V tom prípade Hrabušice ako Miesto Velebenia Svetla museli byť stredoeurópskou analógiou izraelských miest spojených s Bohom Svetla El, a to bud' Beth-El (Dom/Chrám Boha Svetla El) (Gen 28.19) alebo Penu-El (Podoba Boha Svetla El) (Gen 32.30-31). Takejto napodobenine sa v tamilčine hovorí oppaku, z čoho pochádza slovenské slovo 'opak', čiže negatívny tvar alebo odtlačok pôvodného. A v tom sa dá vidieť antická slovná dravido-slovenská kontinuita. Nemecká forma názvu polcestnej svätyne svetla, neskoršie dediny a nakoniec mesta Hrabušíc, Karpsdorf alebo Kalbsdorf, ako aj maďarská Kaposztafalu, naznačujú, že boli odvodené skôr z formy Kara-buśai+ce než z formy Hrabusicze alebo Hrabušice a to znamená, že pôvodná dravido-slovenská forma Karabuśai +ce, alebo jej blízka poslovenčená forma tu prežívala aspoň do 9. a pravdepodobne až do 13. storočia, keď sem prišli nemeckí Sasi a po nich Maďari.



Zrúcaniny Kartuzianského stredovekého kláštora na Mons Speculationis pri Hrabušiciach



Hrabušice, Miesto velebenia Boha Svetla, čiže slovenský Beth-El už v predkresťanských dobách. Snímky autor

minulosti rezonovala v ušiach mnohých Slovákov otázka, či treba zmeniť text hymny Slovenskej republiky. Text básne Janka Matušku chceli mnohí vymeniť za taký, ktorý by lepšie charakterizoval Slovensko a Slovákov

Ak by sme sa teda spýtali, či ju treba zmeniť za iný text, tak by väčšina odpovelala NIE. S odpoveďou NIE sa stotožňujeme, pretože text zachytáva a vystihuje kultúrne a národné snahy Slovákov žijúcich v 19. storočí - v prvom prípade je reakciou na presun Ľudovíta Štúra do Levoče, ktorý v dejinách Slovákov zohral významnú úlohu v oblasti kultúrnej, politickej a jazykovej; v druhom prípade je reakciou na silnejúci maďarizačný tlak vyvíjaný proti snahám Slovákov vedúcich k osamostatneniu sa slovenského národa.

Slovenská hymna ako taká má teda hlboko zakorenenú myšlienku kultúrno-historickej a spoločenskej situácie, v ktorej sa slovenský národ nachádzal. Na to by nik nemal zabúdať, pretože je symbolom toho, čím museli Slováci v dávnych dobách prejsť - je mementom na život v Uhorsku i výsledkom dlhotrvajúcich snáh Slovákov o národnú samostatnosť.

Krátkym príspevkom venovaným otázke slovenskej hymny chceme vyzdvihnúť kultúrnu hodnotu hymny, a zároveň predostrieť vedeckej obci analýzu, ktorá by mohla potvrdiť dôvod na drobnú korektúru slovenskej hymny. Na základe variantov a - e chcem poukázať na potrebu prehodnotenia hymny v dvoch nižšie uvedených bodoch.

a)

Prešporskí Slováci, budauci Lewočané Po nad Tatrou blýská hromi ďiwo bigau Zastawme jch bratia Weť sa oni stratia Slowaci ožgau.

b)

Ponad Tatrú blíská, hromi diwo bijú! Postawme sa Braťja! Weď sa oňi straťja! Slowáci ožijú!

#### Hymna Janka Matušku

Zmeniť či nezmeniť?

c

Porevolučná zmena: Dobrovoľnícka Nad Tatrou sa blíska, hromy ďivo bijú Zastavme jich braťja, veď sa ony straťja Slováci ožijú.

**d**)

Nad Tatrou sa blýska, hromy divo bijú, zastavme sa bratia, veď sa oni stratia Slováci ožijú.

e)

SÚČASNÁ HYMNA (2011): Nad Tatrou sa blýska, hromy divo bijú, zastavme ich, bratia,veď sa ony stratia Slováci ožijú.

Prvou nezrovnalosťou, ktorú predkladám na úvahu, je použitie zámena ONY v texte štátnej hymny.

Z jazykového hľadiska pokladám použitie zámena ONY za nevhodné, pretože ním označujeme osoby a predmety ženského a stredného rodu, prípadne predmety a veci mužského rodu neživotného charakteru. Položme si otázku, v akom význame treba chápať zámeno ONY a či je jeho používanie v kontexte Matuškovej básne správne.

Ak vychádzame z predpokladu, že toto zámeno označuje UHORSKÝ NÁROD, tak to treba chápať ako slovo zastupujúce istú skupinu ľudí. V tom prípade teda nadobúda charakter životného podstatného mena, vďaka čomu je treba pri nahrádzaní podstatného mena zámenom použiť osobné zámeno ONI

Báseň bola reakciou na rozhodnutie uhorskej vlády presunúť Ľudovíta Štúra z Prešporka do Levoče. Vláda zastupujúca národ sa obávala posloven-čovania "uhorského" národa.

Niekto by mohol namietať tvrdením, že zámeno ONY sa v texte hymny viaže na predchádzajúce verše, v ktorých sa píše o hromoch a blýskaní nad Tatrami. V tomto prípade si kladieme otázku, či je možné, aby "bratia" mohli zastaviť hromy a blýskanie sa, ktoré je, ako vieme, prírodným úkazom a ktoré zároveň človek nevie ovládať a riadiť.

Ak by bol metaforický význam slov "hromy divo bijú" vo význame "všetky zlá sa valia na slovenský národ, je použitie zámena ONY správne.

Keď však vychádzame z toho, že za všetkými rozhodnutiami stojí človek - v Uhorsku to boli Maďari so silnejúcimi pokusmi maďarizovať slovenský národ - tak potom musíme uvažovať práve o zmene uvedeného zámena v texte hymny do správneho tvaru, ktorý znie ONI.

V druhom bode by som navrhoval prehodnotiť obsahovú stránku druhého verša prvej strofy Matuškovej básne. V texte hymny by nemalo byť uvedené ani "zastavme ich, bratia," ani "zastavme sa, bratia" - ako sa text hymny spieval v predchádzajúcom období. Tento text by mal znieť "ZOSTAVME SA, BRATIA".

Pri skúmaní jedného z originálnych variantov básne je viditeľné, že graféma *a*, ktorá je v texte súčasnej hymny, by mala byť grafémou *o*, pretože nemá charakteristické črty tejto grafémy - teda grafémy *a*. Práve preto by malo v hymne uvedené slovo "ZOSTAVME SA".

Významové hľadisko verša "zastavme sa, bratia, veď sa oni stratia," ktoré sa nachádzalo v hymne "iba nedávno", vyvoláva v ľuďoch pasívnosť, pasivitu a nečinnosť Slovákov.

Podotýkame, že text mal v minulosti plniť obranný charakter. Báseň vznikla ako reakcia na spomínaný nedobrovoľný presun Ľudovíta Štúra do Levoče. Neskôr mal text básne donútiť Slovákov postaviť sa narastajúcej maďarizácii v Uhorsku v revolučných rokoch 1848 - 1849, takže legitimita spojenia ZOSTAVME SA, BRATIA, je podľa nás oprávnená.

Slovo ZOSTAVIŤ SA znamená spojiť sa, zlúčiť sa, nerozdeľovať sa, bojovať spoločne za istú vec -

tou vecou bolo spojenie sa proti silnému maďarizačnému útlaku, ktorý na Slovákov vyvíjala uhorská vláda v 19. storočí.

Na základe týchto skutočností by sme navrhovali zmeniť text súčasnej slovenskej hymny na text s nasledujúcim znením: "ZOSTAVME SA, BRATIA, VEĎ SA ONI STRATIA, SLOVÁCI OŽIJÚ."

Nepopierame, že je náročné vybrať správnu podobu textu - veď sa v textoch nachádzalo aj PO-STAVME SA, čo v nás evokuje snahu o vzpruhu Slovákov v boji proti presunu Ľudovíta Štúra do Levoče.

Veríme však, že na základe týchto predložených analýz, s prihliadnutím na kultúrno-spoločenské pozadie, bude slovenská hymna odborníkmi prehodnotená a upravená minimálne v jednom bode, ktorý bol uvedený v tomto príspevku s nasledujúcimi alternatívnymi variantmi:

Znenie hymny podľa analýzy v bode 1: Nad Tatrou sa blýska, hromy divo bijú, zastavme ich, bratia, veď sa oni stratia, Slováci ožijú.

Znenie hymny podľa analýzy v bode 2: Nad Tatrou sa blýska, hromy divo bijú, zostavme sa, bratia,veď sa oni stratia, Slováci ožijú.

#### POUŽITÁ LITERATÚRA:

BANÁRY, B.: Spevník hymnických piesní. Martin: Matica slovenská, 1990, s. 11.

CHROMA, B.: Ako vznikala slovenská hymna. In: URL: www.noveslovo.sk

MATUŠKA, J.: Dobrovoľnícka. In. URL: www.ulib.sk NAVRÁTIL, L.: Prídavné mená, zámená, číslovky. Nitra: Enigma, 1998.

RIPKA, I. - IMRICHOVÁ, M. - SKLADANÁ, J.: Príručka slovenského pravopisu pre školy a prax. Bratislava: OTTOVO NAKLADATEĽSTVO, 2005. Slovenská hymna a jej duchovné posolstvo. In: URL: www.zdruzenie-ludskost.sk

URL: www.sk.wikipedia.org

Záznamy nachádzajúce sa v archíve Matice slovenskej

Ondrej Halás

# lboko v slovenskom národe bolo a vždy ostane zakorenené náboženstvo. Práve to dovolilo prežiť slovenskému národu dlhú, tisícročnú epochu bez vlastnej kultúrnej, spoločenskej a politickej autonómie. Aj v časoch spájania sa so sekularizovaným českým národom zohrala konfesionálna základňa slovenskej inteligencie rozho-

Slovensko bolo v roku 1918 na vrchole protimaďarských nálad. Obyvateľstvo zúfalé z vojny, biedy, hladu a útlaku hľadalo rôzne cesty ku riešeniu situácie. Ťažisko aktivít však prešlo na slovenskú emigráciu, ktorej význam v našej historiografii sa veľmi podceňuje.

dujúcu úlohu.

Domáce obyvateľstvo zostávalo v protimaďarských a protižidovských náladách, organizované predovšetkým v mestských centrách, ktorými ostávali Martin, Bratislava, Liptovský Mikuláš či Ružomberok. Práve rozmanitosť týchto kultúrnych mestských centier podnecovalo rôzne konfesionálne rozdiely a s tým spojené rozdiely v pohľade na politiku budujúcej sa ČSR.

V Martine sa poskladala silná základňa slovenskej inteligencie prevažne evanjelicky orientovanej. Naproti tomu neďaleký Ružomberok by sa dal pokladať za centrum slovenských katolíkov, keďže tu pôsobil "otec národa" Andrej Hlinka. Rozmanitosť regiónu dopĺňajú aj Vrútky, ktoré sa stali baštou sociálnej demokracie na Slovensku. Aj to len vďaka slabej pôvodnej situácii v Ružomberku - pôvodnom sídle. Preto pri organizovaní porád SNS a aj pri Martinskej deklarácii vychádzali signatári z tohto trojuholníka. A keďže Martin bol symbolom vzdoru voči maďarskému útlaku vďaka Memorandu národa slovenského, tak bolo zhromaždenie určené symbolicky práve do tohto mesta. Na okamih sa zástupcovia mnohých ideových prúdov slovenskej politiky opäť zjednotili. Slovenská národná strana, koncepčne

#### Slovenský prevrat a konfesionálne konflikty medzi vrstvami národa

postavená hlavne na evanjelikoch, Hlinkovi katolíci, ktorí neboli ešte definitívne formovaní v Slovenskej ľudovej strane, sociálni demokrati v zastúpení Markoviča a mnoho iných predstaviteľov, ktorí sa potom ideovo stali poskokmi pokrokárskej a liberálnej ČSR.

Symbolika v národnom hnutí teda ostala, predstavy však rapídne zmenili svoju podobu. Pokiaľ v roku 1861 sa jednotlivé smery a prúdy slovenskej politiky dokázali koncepčne spojiť a vytvoriť ucelený dokument, na základe ktorého potom budovali politiku, strany v roku 1918 sa dokázali uzniesť len na vzniku ČSR a pripojení Slovenska k nej. Ukázalo sa, že Praha nepočíta s každým.

Adolf Hitler svojho času označil Československú republiku za výrobok Versaillského mierového systému. Pri troche triezveho rozumu a objektívneho pohľadu môžeme dôjsť k obdobným záverom. Pochopiteľne nie k rovnakým, ale v prapôvode myšlienky áno. Čo bolo takým silným lepidlom, čo držalo pokope českú, reformovanú, sekularizovanú spoločnosť na väčšom vývinovom stupni národného obrodenia a katolícky orientovaný drobný slovenský ľud, ktorý nielenže zaostával vo svojom národnom obrodení, ale nedržal krok ani na poli hospodárskom. Boli za tým peniaze? Alebo obyčajný pocit súcitu medzi dvoma národmi, ktorých bývalá sláva bola udupaná a skrytá za slávu koruny rakúskej a uhorskej?

Pozrime sa teraz bližšie na jednotlivé konfesionálne prúdy v slovenskej spoločnosti, pre zjednodušenie vyberáme slovenských evanjelikov, katolíkov a židov. Líšili sa v ponímaní ČSR dokonca aj so svojimi súkmeňovcami v Čechách.

Slovenskí evanjelici sa hneď na začiatku krátkej epochy ČSR prihlásili za štát. Lenže v dvoch ponímaniach. Národne orientovaní evanjelici sa postupne pridávali ku ľudáckemu hnutiu Andreja Hlinku, hlavne po Zvolenskom manifeste v roku 1932, keď došlo ku spoločnému programu Rázusovej SNS a Hlinkovej SĽS. Hoci s odstupom času samotní aktéri zhodnotili, že takéto spojenie bolo skôr kontraproduktívne, ukázalo smer slovenskej politiky, ktorý mohol v očiach vereinosti rezonovať a tým položil základ samostatného slovenského štátu. Druhá skupina evanielikov sa stala hnacou kľukou pokrokárstva a liberalizmu ČSR, keďže ako taká mala lepšie postavenie v republike ako katolícka skupina. Voľnomyšlienkárska a slobodomurárska Praha brala reformovaných kresťanov oveľa viac ako tých nereformovaných, ktorí ostávali často na periférii politického záujmu vyšších miest. Jediný záujem pochádzal zo strany poriadkových zložiek, ktoré zasahovali pravidelne na manifestáciach Slovenskej ľudovej strany.

Z dôvodu tejto ideovej rozpoltenosti preto prestali byť evanjelici hlavnou silou národného vývoja po roku 1918. Význam Slovenskej národnej strany upadal, hoci nemôžeme hovoriť o poklese kvality či morálky jej čelných predstaviteľov (ako je tomu dnes), keďže predseda Martin Rázus sa dá považovať za jedného z najvýznamnejších slovenských kňazov, politikov a spisovateľov.

Katolícka časť spoločnosti zažila obrovský progres. Po období evanjelicky ladených štúrovcov, medziobdobí v ktorom mal význam hlavne Martin, kde opäť dominovala viac evanjelická cirkev, prichádza osobnosť Andreja Hlinku a s ňou aj nový dych slovenskej katolíckej inteligencie. Tá priniesla Slovensku nielen politikov významného formátu, slovenskú štátnosť, ale aj literárny smer Katolíckej moderny či rozvoj divadla a iných druhov umenia. Toto sa dialo prevažne v časoch prvej samostatnej Slovenskej republiky, ktorá v medzivojnovom období nebola zakorenená v ideovom programe slovenských katolíkov. Tí považovali až do smrti Andreja Hlinku a ťažkých čias Mníchova a Viedne za najdôležitejšiu autonómiu Slovenska. Zmenilo sa ale ponímanie voči Česko-slovenskej republike. Pokiaľ v roku 1918 Andrej Hlinka ako ideový vodca slovenských katolíkov hlásal podporu ČSR. Po odmietnutí plánu autonómie a Pittsburskej dohody Tomášom Garigue Masarykom sa začal objavovať silný polonizmus, teda smerovanie ku Poľsku. To bolo pre Slovákov priam ideálnym partnerom, keďže štát bol založený silno kresťansky-katolícky, od tridsiatych rokov staval politiku na protiváhe ku Hitlerovmu nacizmu a Stalinovmu komunizmu, čím priam ideovo vyhovoval slovenským katolíkom. Lenže staré rany sa nezahoja len tak ľahko a tak spor o malý kúsok poľovníckeho revíru skončil arbitrážnym zabratím územia hornej Oravy a Spiša Poliakmi, pričom sa tu títo "okupanti" správali voči slovenskému obyvateľstvu horšie ako Slováci pri nemeckej ofenzíve na jeseň roku 1939.

Katolíci sa tak stali hybnou silou národa, hoci samozrejme môžeme hovoriť aj mnohých výnimkách. Aj v čase existencie vojnovej Slovenskej republiky bolo na ministerskom poste niekoľko evanjelikov, čiže aj keď boli katolíci hybnou silou, neustále spolupracovali s národne orientovanou zložkou evanjelikov.

Najkomplikovanejšie postavenie mali židia v rámci ČSR. V Čechách sa stali hlásnou trúbou čechoslovakizmu a patrili ku najvyššej inteligencii. V rámci ČSR sa organizovali v slobodomurárskych lóžach, ktoré združovali väčšinu inteligencie.

Slovenskí židia, boli v postoji ku ČSR dlho nevyhranení. Na jednej strane podporovali politicky aj Maďarov, na druhej strane súhlasili s ČSR. V prvých rokoch trvania republiky vznikali tzv. židovské gardy, ktoré bojovali proti česko-slovenským vojakom dobíjajúcim slovenské územie. Židia na Slovensku mali teda aj vojenský, aj finančný význam pri úkladoch voči formujúcej sa republike. Stáli teda na jednej strane s Maďarmi, ktorí by možno v boji aj uspeli, kebyže ich materská krajina podporí. So židovským kapitálom v rukách (takmer polovica kapitálu na Slovensku!) by to hravo dokázali.

Pre nás bol významný hlavne postoj prezidenta USA Wilsona, ktorý zaručoval svojbytnosť všetkým národom. Hoci politická špička to poňala cez umelý "česko-slovenský" národ.

Aj postoj židovskej menšiny sa postupne transformoval, hoci s prichádzajúcim ťažkým obdobím roku 1938 sa opäť začali stavať proti ČSR.

Slovákom ako etniku najviac uškodila konfesionálna nejednotnosť prúdov v politike, čím sme nedokázali presadiť vlastný autonomistický program a museli čakať až na Mníchov.

Matúš Krátky Autor je študent gymnázia

### KULTURA

dvojtýždenník závislý od etiky Vydáva Factum bonum, spol. s r. o. – Adresa vydavateľstva a redakcie: Sološnická 41, 841 04 Bratislava. Tel./fax: 02/654 12 388. Redakčná rada: *Július Binder* (predseda), *Anton Hlinka*] *Richard Marsina, Tibor Kovalik (Kanada), Vladimír Kubovčík.* − Šéfredaktor: *Teodor Križka.* − Cena jedného čísla je 1,20 € − Stánkový predaj: Mediaprint-Kapa, Pressegrosso, a. s. Objednávky na predplatné prijíma každá pošta a doručovateľ Slovenskej pošty, alebo e-mail: predplatne@slposta.sk. Objednávky do zahraničia vybavuje Slovenská pošta, a. s.,

Stredisko predplatného tlače, Uzbecká 4, P.O.BOX 164, 820 14 Bratislava 214, e-mail: zahranicna.tlac@slposta.sk. – Telefonické predplatné: 02/54418102 alebo 02/54418091 – Registračné číslo EV 757/08. – Nevyžiadané rukopisy nevraciame. E-mail: redakcia@kultura-fb.sk – www.kultura-fb.sk – Tento ročník vychádza s príspevkom Ministerstva kultúry SR – ISSN 1335-3470 (tlačené vydanie) ISSN 1336-2992 (online)

(Pokračovanie z predchádzajúcich čísel)

V celom vtedajšom Taliansku 16. storočia končili v plameňoch podľa daných svetských zákonov desiatky kacírov, predovšetkým tajných protestantov. Katolícka Christianitas bola nútená sa brániť proti rozvratným účinkom Lutherovho a Kalvínovho bludu, ktorých vyznávači nota bene svoje herézy vnucovali v protestantských krajinách priam brutálnym terorom. Podľa dokumentov súdil Ghislieri počas doby svojho pôsobenia viac než tisíc ľudí. Zaujímavé je, že z tohto počtu boli na smrť vydané iba dve osoby, ktorými boli podpaľači cirkevných objektov a vrahovia. Určite proti tomu nebudú nič namietať tí, ktorí uznávajú oprávnenosť trestu smrti za závažné kriminálne delikty. Ghislieri nikdy nepoužíval pri procesoch ani mučenie. Jeho metóda spočívala predovšetkým v rozhovoroch s obvinenými, ktoré im on sám ponúkal s tým, že pokiaľ ho logickými argumentmi a tiež za pomoci Svätého Písma a náuky cirkevných otcov presvedčia o správnosti svojej herézy, prijme ju ako pravdu a stane sa ich vyznávačom. Pretože bol však vysoko vzdelaný a vedel diskutovať, žiadny heretik mu neodolal a napokon mu došli argumenty. Na to potom inkvizítor Ghislieri naviazal a trpezlivo presvedčoval súdeného bludára, aké je nezmyselné chcieť umrieť na hranici za niečo, čo sám nie je schopný podoprieť rozumovou argumentáciou. Pri tomto bode každý kacír kapituloval a odvolal svoje bludy. Ghislieri bol tiež povestný tým, že dával šancu aj kacírom - recidivistom, čo už mnoho iných inkvizítorov nerobilo. 93

Z uvedeného je zrejmé, že Ghislieri mal záujem o čo najväčšie právomoci inkvizície a na jej maximálnom možnom zapojení do pátrania po tajných bludároch, predovšetkým po vyznávačoch protestantizmu. Vyhýbal sa však, ako to len bolo možné, vydaniu kacíra svetskej moci, pokiaľ nebola heréza spojená s deliktom rýdzo kriminálneho charakteru. Nič na tom nemení ani skutočnosť, že Ghislieri nikdy proti uplatneniu trestu smrti voči heretikom zo strany svetských orgánov nevystupoval a ani ako pápež nezrušil túto zákonnú normu pre Cirkevný štát. Bol si vedomý, že v rámci ochrany katolíckej viery pred inváziou Lutherových a Kalvínových bludov, aj v rámci ochrany vtedajšej kresťanskej civilizácie je také opatrenie nutné, no môže sa po ňom siahať až v medznej situácii, keď sa vyčerpajú všetky prostriedky na nápravu a polepšenie súdeného. A hoci boli v tej dobe právomoci inkvizície väčšie, než kedykoľvek predtým, počas jeho šesťročného pontifikátu došlo v pápežskom k Ríme k upáleniu jediného heretika tajného protestanta Carnesecchiho v roku 1572, pričom ešte stále nie je isté, či o tom v tej dobe už ťažko chorý sv. Pius V. vôbec vedel. 94

Prezentované portréty inkvizítorov - svätcov podľa dochovaných prameňov jasne ukazujú, že táto funkcia bola veľmi zverená len mravne bezúhonným rehoľným kňazom, ktorí vynikali vysokým vzdelaním, širokým rozhľadom a tiež ľudským pochopením a milosrdným zmýšľaním. Najväčšou snahou týchto kňazov bolo priviesť súdeného kacíra k obráteniu, až do krajnosti trpezlivosti a láskavosti. To je jeden z najdôležitejších argumentov na obranu inkvizície a v tom spočíva jej podstatný rozdiel oproti jakobínskym súdnym tribunálom za Veľkej francúzskej revolúcie a za nacistickej, komunistickej či akejkoľvek inej totality. Zatiaľ čo poslaním inkvizítorov bolo súdeného brániť, poslanie súdov menovaných režimov spočívalo v jeho likvidácii. Ak teda niekto kladie znamienko rovnosti medzi tieto orgány a inkvizíciu, porovnáva neporovnateľné. Aj keď, žiaľ, dochádzalo aj k zneužívaniu inkvizície alebo k zbytočným krutostiam niektorých ich menej kvalitných sudcov, bolo to vždy proti pôvodnému duchu inkvizície, ktorý autenticky reprezentujú práve vyššie spomenutý svätci. Načim sa teda vrátiť k publi-

kovanému výroku Otca Radcliffa, Keď spomína inkvizítorov ako hriešnych ľudí bez lásky, plných netolerancie a hlúposti, musíme sa pýtať, ako by teda medzi takých ľudí zaradil svojich rádových spolubratov sv. Petra Veronského, mučeníka pre vieru a pápeža sv. Pia V., ktorého uctieva celá Cirkev? Alebo tiež aj svätcov z františkánskeho rádu, či inkvizí-

tora sv. Jána Kapistránskeho? Ak sa pozrieme na ich životy, je jasné, že týmto veľkým svätcom nesiaha súčasný neomodernistický generálny predstavený dominikánov ani po členky. Ak by bol naozaj na úrovni, nikdy by nenapísal takú generalizujúcu hlúposť len preto, aby bol poplatný súčasnému trendu liberalizmu, kategoricky odmietajúcemu inkvizíciu. Lebo s inkvizíciou odmieta zároveň aj akúkoľvek víziu jedinej pravdy, pravdy zjavenej samotným Ježišom Kristom a tradovanej Jeho Cirkvou, ktorej povinnosťou je túto pravdu hájiť proti všetkým pokusom zriediť ju, rozdrobiť a napokon ju celkom poprieť.

S narastajúcim nebezpečenstvom protestantizmu sa inkvizícia stále viac centralizovala. V roku 1542 zmenil pápež Pavol III. doterajšiu pápežskú inkvizíciu, ktorá fungovala vo všetkých štátoch vtedajšej katolíckej Európy, na centrálnu tzv. rímsku inkvizíciu s tým, že všetky doposiaľ ešte existujúce biskupské inkvizície mali byť definitívne zrušené. Inkvizítori jednotlivých krajín mali byť tesnejšie spojení s Rímom, než bývalí pápežskí inkvizítori v stredoveku a Rím mal mať tiež väčšiu právomoc v inkvizičných procesoch.

Pápež sv. Pius V. zveril inkvizícii na starosť aj tzv. index zakázaných kníh (Index librorum prohibitorum). Sixtus V. ju v osemdesiatych rokoch 16. storočia vyzdvihol na úroveň kongregácie (jednej z pätnástich) pod názvom: "Kongregácia svätej inkvizície a indexu". Hlavným cieľom rímskej inkvizície v 16. storočí bol boj s protestantskou reformáciou. To však po Tridsať ročnej vojne prestalo byť hlavným problémom a pozornosť inkvizítorov sa sústreďovala na vnútrocirkevnú disciplínu, rúhanie, bigamiu, mágiu a pod. V 17. storočí mizne v Cirkevnom štáte a podľa jeho vzoru aj v celom Taliansku trest smrti za herézu. Posledným upáleným kacírom v pápežskom Ríme bol v roku 1600 známy panteistický filozof Giordano Bruno, postava veľmi kontroverzná a neznášanlivá. Pôvodne bol dominikánskym mníchom, ktorý uriekol zo svojho rádu a potuloval sa po protestantskej Európe. Ale keďže jeho názory neboli prijateľné ani pre protestantov samotných, musel ujsť aj odtiaľ. V Benátkach ho potom zatkla inkvizícia a dopravila ho do Ríma, kde proces s ním

trval osem rokov. Keď po takej dlhej dobe zistili inkvizítori márnosť svojho snaženia primäť nešťastného Bruna k odvoleniu svojich názorov, vydali ho napokon svetskému ramenu na upálenie. Keď sa o tom dozvedel zbožný pápež Klement VIII., celú noc sa modlil na posvätných schodoch oproti lateránskej bazilike sv. Jána za spásu Brunovej duše. U Giordana Bruna bolo kacírstvo spojené aj s obvinením z kriminálneho deliktu. Keď ešte ako mladík tajne

RADOMÍR MALÝ

## Je dovolené brániť inkvizíciu?

utiekol z dominikánskeho kláštora v Ríme, hodil podľa obžaloby svojho predstaveného, ktorý mu v tom chcel zabrániť, do Tibery. 95 To samozrejme vrhá celkom odlišné svetlo na celú oslavu tohto muža, ktorého slobodomurárske zjednotené Taliansko na konci 19. storočia povýšilo na piedestál mučeníka slobody svedomia proti údajnému inkvizičnému a vôbec, vraj cirkevnému násiliu.

Po roku 1600 dochádza iba k jedinému kontroverznému prípadu inkvizičného procesu, ktorý doposial' zapĺňa stránky učebníc dejepisu. Tento proces však neskončil ani upálením, ani uväznením. Je to kauza Galilea Galileiho, ktorej budeme venovať na ďalších stránkach samostatný oddiel. Inak sa s popravami kvôli heretickému presvedčeniu už nestretávame. Pápež bl. Inocent XI. (1676-1689) upravil v Cirkevnom štáte tresty za neústupné kacírstvo tak, že možnosť popravy síce zostala, ale okrem nej tu podľa vzoru starovekej Christianitas existovala aj široká škála iných trestov a to najmä: väzenie, verejné a okázalé pokánie, prípadne vyhnanstvo. 96 Cirkevný štát v tej dobe tiež umožňuje heretickej sekte valdéncov žiť podľa svojho vyznania v oddelených osadách, kde sa venovali remeslám a poľnohospodárstvu - samozrejme, so zákazom šírit' svoje bludy medzi obyvatel'stvom. 97 Aj právo inkvizície používať pri výsluchu mučenie je za bl. Inocenta XI. a opakovane za Benedikta XIV. (1740-1750) obmedzené tak, že jeho faktická realizácia bola takmer nemožná, aj v prípade svetských súdov.98 Keď Napoleon Bonaparte v roku 1798 vojensky obsadil Rím a uniesol pápeža Pia VI. do Francúzska, zrušil nielen inkvizíciu, ale aj trest smrti za herézu a tortúru, hoci obe praktiky de facto vôbec nevykonávali. Po Napoleonovom páde a obnove Cirkevného štátu v roku 1814 už nový zákoník Pia VII. trest smrti za kacírstvo neuvádzal a tortúru zakazoval 99

Iné katolícke krajiny po tridsaťročnej vojne postupovali proti heretikom tvrdšie, než Pápežský štát. Francúzsky kráľ Henrich IV. Navarský síce v roku 1598 vyhlásil Nantský edikt, ktorým udelil protestantským hugenotom náboženskú slobodu, ale Ľudovít XIV. ho v roku 1685 zrušil a začal hugenotov prenasledovať. To ukončil až Ľudovít XVI. v roku 1787 tzv. Versailleským ediktom. Pápež bl. Inocent XI. však vyjadril svoj nesúhlas s perzekúciou francúzskych protestantov a požadoval zachovanie Nantského ediktu. 100 Habsburské Rakúsko uplatňovalo voči protestantom politiku tvrdej rekatolizácie, pri ktorej Katolícka cirkev a štát úzko spolupracovali. Tento postup bol plne v duchu augsburského mieru z roku 1555 medzi katolíkmi a protestantmi, na ktorom bola vyhlásená zásada "cuius regio, eius religio" (čie panstvo, toho náboženstvo). Rekatolizácia českých zemí po Bitke na Bielej hore v roku 1620, resp. po Tridsaťročnej vojne, vrátila Česko do náručia pravej Kristovej

Cirkvi. Obohatila ju prekrásnou barokovou kultúrou a zachránila český národ pred utopením sa v germánskom mori severonemeckého protestantizmu. Popisovať túto dobu ako "temno" podľa rovnomenného názvu známeho románu A. Jiráska, je historickou falzifikáciou. Samozrejme, nedá sa obhajovať násilie, ku ktorému častokrát dochá-

dzalo úplne zbytočne a ktoré nútilo tajných evanjelikov, aby len naoko pristúpili ku katolíckej viere a svätokrádežne prijímali sviatosti. Pred týmto nebezpečenstvom varovali už za Tridsaťročnej vojny pražský arcibiskup kardinál Arnošt Harrach, jeho poradca kapucín Valerian Magni a španielsky jezuita Roderigo Arriaga, vyučujúci na pražskej univerzite. Tiež aj Jiráskom ohovorený jezuita Antonín Koniáš píše list kráľovohradskému konzistóriu, kde si sťažuje na zbytočné tvrdosti svetských úradov voči tajným protestantom. 102

Preto bol tolerančný patent cisára Jozefa II. z roku 1781, ktorý dával protestantom možnosť verejne sa hlásiť k svojej viere a konať bohoslužby, celkom oprávnený a je signifikantné, že tento počin osvieteneckého vladára pápež Pius VI. pri svojej návšteve Viedne v roku 1782 ako jediný schválil. Tento patent totiž nevychádzal z osvietenskej filozofie rovnosti všetkých náboženstiev, ale z katolíckeho stanoviska, že podpora štátu prináleží jedine pravej Kristovej Cirkvi a ostatné náboženské spoločnosti v nej môžu byť iba tolerované. 103 Vzácnym príkladom náboženskej tolerancie bolo katolícke Poľsko, ktoré uzákonilo v roku 1573 tzv. Varšavskú zmluvu, ktorá garantovala protestantom luteránskeho a kalvínskeho vyznania náboženskú slobodu pod podmienkou, že nebudú šíriť svoju náuku medzi katolíckym obyvateľstvom.<sup>104</sup> Poľský príklad nasledovali tiež v 17. storočí katolícki saskí vojvodovia Kristián Ľudovít a Fridrich August, ktorí štátnymi opatreniami nenútili protestantských poddaných, aby prestúpili na katolícku vieru.105 V Nemecku sa všetky štáty držali zásady "cuius regio" - výnimku tvorili iba tie krajiny, kde bolo počet katolíkov a protestantov vyvážený. Pyrenejský polostrov uplatňoval voči nekatolíkom tvrdú politiku, v ktorej hrala svoju rolu španielska inkvizícia, ktorej sa budeme venovať osobitne.

Útlak hugenotov za Ľudovíta XIV. vo Francúzsku a protireformačné násilie v Rakúsku a v iných krajinách nemeckého jazykového priestoru, neboli dielom rímskej inkvizície. Hoci mali oba štáty na svojom čele katolíckeho vladára, konali voči pápežom sebavedomo a dávali najavo, že si od nich nenechajú radiť ani v náboženských záležitostiach. Ferdinand III. vyhlásil v Rakúsku v

roku 1653 tzv. Placetum regium, ktoré stanovilo, že všetky pápežské rozhodnutia týkajúce sa Rakúska, musia mať schválenie panovníka - a teda i biskupské nominácie by mali byť prednostne štátnou záležitosťou. Ešte ďalej išiel francúzsky "Kráľ Slnko" Ľudovít XIV., ktorí legalizoval tzv. galikalistické články. Podriaďoval nimi francúzsku cirkev panovníkovi a na pápežské dekréty uvalil tvrdú cenzúru. Pápež bl. Inocent I. sa kvôli tomu dostal s týmto panovačným vládcom do ostrého konfliktu.<sup>106</sup> Za takýchto okolností preto nechcelo ani Rakúsko, ani Francúzsko poskytnúť rímskej inkvizícii príliš veľké právomoci. Tá síce ešte stále fungovala, ale skôr len na papieri, nominálne. Procesy proti heretikom viedli zvláštne vyšetrovacie komisie, zložené zo zástupcov jednotlivých biskupstiev a štátnej justície. Význam rímskej inkvizície mimo Cirkevného štátu nezadržateľne a rýchlo klesal. Stávala sa skôr cenzúrnym úradom, z ktorého nemal takmer nikto polostrova strach. Vo Francúzsku a v Rakúsku sa heretici omnoho viac báli rôznych biskupských či štátnych komisií než inkvizičných tribunálov, pretože práve ony mali hlavné a rozhodujúce slovo. Pritom terminológia je v týchto záležitostiach veľmi nejednotná a mätúca. Často sa termínom "inkvizícia" označuje príslušný vyšetrovací orgán biskupa, hoci biskupská inkvizícia už v tej dobe oficiálne neexistovala. Nie sú výnimkou ani prípady, kedy sa "inkvizítori" nazývali rýdzo svetskí sudcovia, či laici, ako napríklad smutne preslávený čarodejnícky sudca Boblig z Edelstadtu (porovnaj nižšie), ktorý s rímskou cirkevnou inkvizíciou (iná v tej dobe už ani nefungovala) nemal absolútne nič spoločného.

Za napoleonských vojen bola inkvizícia zrušená (porovn. vyššie). Po obnovení v roku 1814 reorganizovala svoju prácu. Nevenovala sa už súdeniu a usvedčovaniu heretikov a ich odovzdávaniu svetským orgánom, ale vypracovávala posudky na diela katolíckych autorov a hodnotila ich pravovernosť. Jednotlivých biskupov upozorňovala na duchovných, zvlášť teológov, ktorí hlásali bludy. Pápež sv. Pius X. premenoval túto inštitúciu na Kongregáciu sv. Oficia. Pavol VI. jej dal po II. Vatikánskom koncile v roku 1965 nový názov - Kongregácia pre náuku vierv.

#### POZNÁMKY

93/ Herders Theologisches Woerterbuch, heslo "Pius V.", d'alej Condray Alfred: Leben des heiligen Pius V. 94/ Tamtiež

95/ Kubeš... Apol... heslo: Bruno

96/ Buehlmeyer III... str. 234

97/ Kubeš... Apol... heslo: "Itálie" a "Humanita"

98/ Porovnaj s pozn. 123

99/ Ottův slovník náučný, heslo "Inkvizice" 100/ Buehlmeyer m.233-4

101/Sousedík, S.: Filozofie v českých zemích mezi středověkem a osvícenstvím, Praha 1997, str. 107

102/ Elogium Koniášovo, zachované v Zemském archivu Brno, fond "Jezuité" 103/ "Rozšířiti a udržeti samospasitelné katolické náboženství jest císařovou největší péči a přání jeho k tomu směruje, aby všichni jeho poddaní tohto sv. náboženství se přidržovali a tak svého spasení nejjistější cestou dosáhli; leč k dosažení toho zapovídá se všechno nucení. Toliko laskavé poučení a dobrý příklad mají býti cestou, kterou by nekatolíci získáni byli..." Cituje Václav Pelan: Dějiny církevní, str. 85

104/ Buehlmeyer III... str. 196 105/ Kubeš... Apol... heslo "Humanita" 106/ Pelan... str. 85

(Pokračovanie v budúcom ročníku)